
59

S’il n’y a que nous et la pierre, elle sera domestiquée, colonisée, pha-

gocytée et aussi dure qu’elle soit, étant là elle va disparaître […] ; le 

sort de la pierre est d’être éliminée ou assimilée, comme il en est des 

peaux-rouges, des peaux-noires, des peaux-jaunes et des orchidées 

; respectée, la pierre le sera si elle est dolmen ou Vénus des grottes, 

c’est-à-dire si elle représente, tombe, autel ou femme, et de ce monde 

qui est le sien, l’homme ne tient pas à en sortir ; il n’y tient pas ou ne 

peut pas ? Il ne peut pas s’il tient à être cet il sans lequel point de dire 

 

Deligny, Traces d’être et Bâtisse d’ombre

 
Je propose de repartir d’un événement que j’ai vécu à Florianopolis à 
UFSC, lors de la formation “Antropologia e Psicanálise – contribuição 
do pensamento de Guattari” (mars 2013) que nous y avons animée 
avec Peter Pal Pelbart. Une étrange familiarité me saisit en effet alors 
que je revoyais une séquence du Moindre geste : la corde que tirait le 
jeune homme à travers le maquis des Cévennes me rappela une autre 
séquence de corde dans un rituel effectué par des femmes warlpiri du 
désert central australien que j’avais filmé en muet en 1979. De retour 
à Paris, invitée à faire un compte rendu du magnifique ouvrage Cartes 
et lignes d’erre édité par Sandra Alvarez de Toledo, je lui demandai par 
mail si l’idée de la corde provenait de l’adolescent filmé, Yves Gui-
gnard, ou fut suggérée par Deligny ou sa collaboratrice José Manenti? 

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Barbara Glowczewski



60

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Sandra m’invita à écrire à Jean-Pierre Daniel, le monteur du film ce 
que je fis. Peu après, je reçus une merveilleuse longue lettre datée du 
25 septembre 2013 et intitulée Yves, la corde de la balançoire et le moindre 
geste... :

(…) La corde dont s’empare Yves pendait à un arbre, soutenant par un 

côté la planche d’une balançoire abandonnée derrière la maison, sur les 

hauteurs d’Anduze, où vivait le petit groupe autour de Fernand Deligny.

Dans les différents plans tournés, on voit Yves tirer sur cette corde 

pour l’arracher, avec difficulté, de la branche de l’arbre qui finit par 

casser.  Plusieurs autres plans le montrent traîner l’ensemble (corde 

et bout de la branche encore attachée) dans les taillis sur les restan-

ques proches et enfin installé, au soleil au pied d’un de ces petits 

murs de pierres sèches (ouvrage dont la construction «à la main» 

fascinait Fernand Deligny), manipulant les brins de cette corde, réus-

sissant parfois à en nouer deux.

L’ordre des plans du film monté ne cherche pas à reconstituer la logi-

que de la réalisation d’un nœud en train de se faire. Ce qui est donné 

à voir est un jeu avec l’objet qui se défait en une multitude de brins, 

où le geste de «faire un nœud», vu et revu par Yves dans sa vie quoti-

dienne, aboutit parfois à en nouer deux, parfois non. 

C’est dans le début des années soixante que Fernand Deligny s’instal-

le au dessus d’Anduze, dans une belle bastide entourée de restanques, 

sans autres ressources que la fortune personnelle de José Manenti.

Il est accompagné d’un tout petit groupe rescapé de l’aventure de la 

Grande Cordée et de ses suites. Yves est parmi eux depuis plus de dix ans.

Fernand Deligny propose alors que le travail de ce groupe soit la 

réalisation d’un film : «Le Moindre geste» avec comme personnage 

central Yves. Il écrit le fil conducteur de ce travail commun : Le film 

raconte une histoire, celle de Yves jeune psychotique en fugue. En 

chemin son compagnon tombe dans un trou, sans pouvoir en sortir 

seul. Yves erre alors seul dans les Cévennes «à la recherche d’une 

solution». Une balançoire abandonnée qui pend au bout de sa corde 

en propose une... des boîtes de conserves pour apporter de l’eau au 

naufragé, des barres de fer pour créer une échelle dans un mur, un 

câble d’acier trouvé au bord du Gardon... (…)



61

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Après avoir filmé longuement la fuite le long du Gardon, la chute 

dans le trou du plancher d’une maison sans toit aux murs criblés 

d’éclats, il restait à inventer l’errance de Yves et ses tentatives «pour 

sortir l’autre du trou».

Qui a vu la corde pendre à l’arbre derrière la maison ? Qui a décidé 

d’en faire une scène du film ? 

Je suis, aujourd’hui, à peu près sûr, que la situation de Yves assis au 

soleil, jouant à faire des nœuds avec cette corde toute défaite sur ses 

cuisses, a été mise en place par José Manenti qui m’a raconté avec 

passion et grande précision sa recherche des espaces où le cadrage 

et la lumière permettraient au jeu de Yves de s’installer harmonieu-

sement pour devenir image.

Yves sait qu’il est filmé, il n’est pas seul, mais Yves joue «pour de 

vrai» à faire un nœud dans une totale liberté d’improvisation.1

1   Bonjour, Barbara Glowczewski, votre mail m’a surpris et je vais essayer de répondre 

le plus précisément possible à votre question. Il faut dire qu’elle a été au cœur de mes 

interrogations tout au long du montage de ce film. C’était il y a 45 ans!

Je me permets tout d’abord de vous rappeler que je n’ai pas assisté au tournage du film. 

Ce que j’en sais vient principalement des très longues heures passées à voir et revoir 

ces plans pour les choisir et les organiser. J’ai, bien sûr, entendu de très nombreux 

récits de ce tournage, ceux de Fernand Deligny, d’Any (qui, avec Yves, sont les seuls 

témoins directs encore vivants de cette aventure) et plus tard ceux de José Manenti 

qui n’a cessé jusqu’à la fin de sa vie de me parler du moindre geste, ceux du film et les 

nôtres. (…) approché par la fille d’un carrier voisin, il la suivra pour retourner à l’asile.

Un film nécessaire à l’existence même du groupe, film ricochet, manifeste, écho de la 

pensée en acte de Fernand Deligny :

«et pourquoi faudrait il que la parole appartienne à quelqu’un même si ce quelqu’un la 

prend» dit-il en exergue du film. 

Travail, situations de jeux où l’improvisation et la mise en scène du récit se mêlent 

inextricablement. (…)

Je reste bien entendu à votre disposition pour préciser, si vous le souhaitez, ces quel-

ques idées et souvenirs que votre question a fait remonter à la surface.

Très amicalement

Jean Pierre Daniel

Marseille le 25 septembre



62

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

J’ai écrit à propos de cette séquence dans Devires Totemicos : 

Um garoto arrasta uma corda pelo matagal na região das montanhas 

de Cévennes, na França. Um amigo seu caiu em um buraco, e ele 

quer ajudá-lo a sair. Trata-se de uma cena de Le moindre geste, uma 

história que Fernand Deligny centra em duas crianças que fogem de 

uma instituição psiquiátrica e literalmente se desdobram por toda a 

paisagem ao longo do filme. Na verdade, Yves Guignard, uma criança 

psicótica com dificuldades para caminhar na vida real, torna-se um 

“errático” no filme, transformando a si mesmo enquanto erra por en-

tre os morros, os arbustos e o rio. A corda começa a ganhar vida em 

suas mãos, no chão e em meio ao matagal, tornando-se uma exten-

são de seu corpo, mas uma extensão autônoma — algo que lembra 

os mitos ameríndios e australianos do trickster, nos quais o pênis 

se separa do corpo, envolve o pescoço, corre de forma independente 

atrás das mulheres ou faz com que o herói tropece e caia. Não faço 

aqui referência ao mito como parte de uma interpretação psicana-

lítica, edipiana, mas, de acordo com a abordagem de Guattari, a fim 

de apreender o objeto — a corda — de uma forma “assignificante”. 

Não como uma metáfora sexual ou orgânica, mas como um objeto 

dotado de poder que se torna um agente, um mediador, viabilizando 

um processo de transformação ao exercer esta função. As imagens de 

Yves arrastando a corda passam a impressão de uma concentração 

extrema, como aquela de um topógrafo que trabalha no busca de 

pontos de referência. Mas é mais do que isso — o trabalho envolvido

parece atravessar o menino como se a existência do mundo depen-

desse disso, como se o mundo estivesse condensado nesse lugar per-

corrido por ele. »2

Le geste et sa répétition ou étirement dans la durée, la spatialisation 
de cette ligne que la marche du garçon psychotique et la corde trace 
derrière lui crée une singularité, un trait de singularité comme disait 
Guattari. Comme je l’ai expliqué en ouverture de Devires Totemicos, 
l’évidence – affairée et presque jouissive – de ce trait de singularité 
d’Yves Guignard, fabriqué sous l’œil de la caméra, se retrouve, entre 
autres, dans un rituel thérapeutique que j’avais filmé chez les War-
lpiri du désert central australien en 1979. Une femme assise sur le 
sable sort d’un sac une corde de cheveux enduite d’ocre rouge, en  
 
2   Devires Totemicos. Cosmopolitica do sonho, n-1, 2015 : p.16



63

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

démêle les nœuds avec application, frotte le ventre peint de la malade 
couchée au sol, se lève en tenant la corde et s’éloigne en dansant – les 
deux pieds légèrement écartées en sautillant comme font souvent les 
femmes du désert dans leurs rituels yawulyu -  elle tire la corde puis 
la passe entre ses jambes et la traine à terre où elle se déploie en tra-
çant au sol des zigzag derrière les deux lignes tracées par les pieds de 
la danseuse. On m’expliqua que la corde sortait la maladie  du corps 
de la patiente couchée.  Ce qui me toucha alors dans le rituel c’était 
l’application de la danseuse, elle que d’autres femmes traitaient par-
fois de warungka –en warlpiri terme pour fou mais aussi sourd et déso-
rienté, perdu dans l’espace. Cette femme, par ailleurs respectée pour 
son savoir des chants rituels et ses danses, fabriquait là avec cette 
corde un agencement qui me sembla similaire à la corde d’Yves Gui-
gnard. Si « ça marche », au sens propre et thérapeutique, c’est peut-
être grâce au sérieux de ces affaires avec ou sans témoin, qui à ce 
moment là donne consistance à un agencement, le transforme en ter-
ritoire existentiel où le sujet disparaît comme articulation de devenirs 
multiples. Dans le cas de la danseuse bien sur il y a la présence d’autres 
femmes : la patiente pour laquelle s’ouvre la possibilité d’une guérison, 
deux autres femmes chantant et peignant la patiente. La faisant devenir 
trace d’un parcours de serpent tracé sur son ventre. 

Du geste à la carte
« Dans un texte écrit pour l’exposition Cartes et figures de la terre, en 

1980 au Centre Georges Pompidou, où des cartes du réseau ont été 

exposées, Françoise Bonardel aborde de manière très précise ce qui 

se passe dans le territoire et son rapport à la carte. ‘ La ‘personne’ 

ne peut plus être désignée par ce qu’elle est (nom, personnalité, ap-

titudes intellectuelles réduites à néant par la psychose), mais par ce 

qui ‘a lieu’ à travers elle. Nous assistons alors à l’étonnante substi-

tution d’une topographie et topologie à l’habituelle et ici inopérante 

psychologie’ »3.

3   Marlon Cardoso Pinto Miguel, 2016. Doctorat d’Arts Plastiques et de Philosophie , A 

la marge et hors-champ - L’humain dans la pensée de Fernand Deligny Paris 8/UFRG : 

p.268, note 545, Françoise BONARDEL, « Lignes d’erre ». In : MACCHI, Giulio & MUL-

LENDER, Jacques (commissaires), Cartes et figures de la Terre. Catalogue de l’exposi-

tion au Centre Georges Pompidou, 24 mai 1980 - 17 novembre 1980, p. 194.  



64

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Comme le souligne Marlon Cardoso Pinto Miguel dans sa très belle 
thèse qu’on pourrait qualifier d’«  archéoerre  » en-archives  deli-
gniennes, cette expérience du paysage est non pas « exotique » mais 
psychique et transversale – certains lieux/événements se manifes-
tant en soi – et rejoint un témoignage d’Artaud à propos de ce qu’il vé-
cut au Mexique chez les Tarahumaras » : « une expérience vécue, déjà 
passée à travers moi, et non la découverte d’un monde étrange mais 
nouveau : tout cela n’était pas nouveau. ».  Je pourrai dire aussi que 
relève de cet ordre la familiarité de mes expériences aborigènes en 
Australie en suivant les lignes des peintures cartographiques peintes 
sur le corps et dansées par les femmes warlpiri ou d’autres peuples 
avec qui j’ai travaillé en Australie4.

Il y a une légèreté, dans les méandres des lignes d’erre tracées par les 
présences proches des autistes, une sorte d’allégresse dans les tracés, 
comme si la main avait été portée par autre chose qu’un simple trans-
cription : on part à l’aventure dans quelque chose qui serait à la fois 
un paysage qu’on reconnaît – comme un déjà vu – et un voyage oni-
rique dans un univers inconnu où il faut trouver des indices cachés. 
Explorer les cartes devient une sorte de thriller. Mais que cherche-
t-on  ? à comprendre ce sentiment ambigu de familier et d’étrange, 
cette même sensation qui nous saisit confronté à d’autres cultures. 
Le lecteur est comme invité à devenir anthropologue d’une drôle de 
tribu qui s’est fabriqué un espace et une manière de le ritualiser par 
ces dessins.

Sur les cartes, les cercles utilisés pour figurer les enfants deviennent 
des lieux, personnes comme lieux démultipliés et leur ligne d’erre 
comme leur devenir dans la marche. Le O ouvert ou cerne d’erre peut 
 

4   Voir les images présentées lors du colloque : 1) traversée en paysages, chants, 

peintures et danses rituelles des peuples du nord-ouest australien, les Bardi, les 

Ngarrinyin ou les Kija du Kimberley, les Walmajarri et Kukatja du Désert de l’ouest,  

et les Yolngu de Terre d’Arnhem, (film interactif de B. Glowczewski et Wayne Jowandi 

Barker, 2002 :https://archive.org/details/QuestInAboriginalLand  ) ; 2) rituels féminins 

warlpiri – dont le rituel de guérions avec la corde - filmés par B. Glowczewski (en 

16mm, 1979) et accessibles sur www.odsas.net sur demande d’accès réservé.

https://archive.org/details/QuestInAboriginalLand
http://www.odsas.net


65

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

figurer sur le « bonhomme » : (deux demi-cercles pour les membres 
traversé d’un trait surmontée d’un rond) figurant l’adulte=repéré par 
l’enfant.  Il y aussi des cartes avec des bonhommes figurant les en-
fants et d’autres où les demi cercles des bras et des pieds et le petit 
rond traversent la ligne d’erre comme si le corps devenait le déplace-
ment, une extension sans fin.

A propos des cartes qu’elle a publiées, Sandra m’a précisé dans un 
mail (20 sept 2013):

« Si vous regardez attentivement les cartes, en particulier celles des 

années 1973 (ces lignes d’erre sont généralement tracées en orange, 

au pastel), on voit très bien (il ne s’agit pas de Janmari mais d’autres 

enfants) qu’ils rebroussent sans cesse chemin, il font des détours 

sans signification, mais qui sont susceptibles de se répéter au jour le 

jour, comme une certaine façon d’occuper un territoire  ; les cartes 

sont assez précisément décrites pour qu’on comprenne si ces trajets 

ont lieu en présence d’un adulte non loin, ou pas, etc. » 5 

Le hors champ pointé par Sandra, souligne la question de la bordure 
de ce territoire cartographié par la superposition des lignes du coutu-
mier (déplacements répétés des adultes pour leur « faire ») par rapport 
aux agir des lignes d’erre des enfants. D’une certaine façon l’humain 
que cherche Deligny dans les « agir » au-delà du langage se rapproche 
des cartes de la cosmologie aborigène. Chacun devient par des « agir » 
rituels divers une multitude de lieux que relient ce qu’il/elle appelle 
ses Rêves (Jukurrpa), les trajets de ses ancêtres en devenir dans cette 
personne appréhendée comme singularité à la fois localisée et déter-
ritorialisée sur tous les lieux de ce parcours, traces où métamorphose 
du corps ou des effluves des voyageurs ancestraux : larmes ou urine 
devenant des sources, sang ou lait des gisements ocres, membres et or-
ganes des rochers. Certains de ces lieux sont aussi des lieux de devenir
 

5   Cf. OEuvres, p. 821: “TRACER se fait après coup, n’importe

quand, serait-ce des mois ou des années après l’événement. Cet évènement là,

l’auteur de la carte l’a vécu cent et mille fois depuis huit ou neuf ans qu’il vit l’existence

de ce réseau ici”



66

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

pour plusieurs lignes qui s’entrecroisent et se superposent ainsi en 
constellations de Rêves dans des lieux communs. Les Rêves ou drea-
mings, traduction anglaise de concepts aborigènes que les Aborigènes 
utilisent, désignent ce que les anthropologues du XIXe ont appelés des 
totems. A noter que la définition courante des totems en anthropolo-
gie fait souvent l’impasse sur cette dimension cartographique et cru-
ciale de telles identifications hétérogènes et mouvantes des hommes 
et des femmes à une multiplicité des lieux et de lignes qui les relient.

Dans leurs peintures sur le corps, au sol, sur les objets rituels (ou 
depuis les années 1970 sur des toiles pour la vente) où les lieux sont 
figurés par des cercles et les parcours par des lignes,  renvoyant aux 
« lignes de chants » qui les relie, les Aborigènes du désert ont fait le 
choix de figurer leurs « bonhommes », humains, ancêtres totémiques, 
animaux, etc par juste un demi cercle : la trace de l’être vivant assis 
peut être multiplié dans le même dessin pour montrer l’être en dif-
férents lieux à différents moments. Mais l’être ou plutôt « devenir » 
en déplacement, qu’il s’agisse d’un peuple kangourou, pluie ou vent, 
sera figuré par des lignes,  traces de son déplacement : soit des poin-
tillés quand on raconte une histoire sur le sable, soit droite quand 
on condense le déplacement entre deux lieux (des cercles) de n’im-
porte quel être, ou ondulée quand l’être se déplace en zigzag, tel le 
serpent, le rhizome des ignames, ou l’eau d’un ruisseau, le ruisselle-
ment des pluies ou les cours souterrains. Dans les dessins aborigènes, 
les cercles et les lignes, ou d’autres signes – comme des flèches em-
preintes d’oiseau ou d’émeu ou des double Y pour les kangourous et 
les marsupiaux- peuvent aussi renvoyer à divers objets (un plat, une 
lance, etc) dont l’action se trace ainsi en participant à l’événement 
qui à la fois modèle et anime le paysage, le territoire peint et chanté 
en référence. Mais on ne peut lire une peinture aborigène sans avoir le 
code et le contexte particulier de la peinture et du chant en question. 

Deligny s’étonne dans Les Cahiers de l’Immuable de ce cerne qui semble 
«encercler» les trajets: est-il question quelque part du fait qu’un en-
fant se perd, va trop loin? ou bien la «bordure» du territoire était-elle 
évidente? ils ne sont allés que là où les adultes les ont emmenés? ont-



67

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

ils exploré d’autres chemins de traverse? au-delà du coutumier? A ces 
questions, Sandra me répondit dans un mail (21 sept. 2013) :

« Oui, là aussi c’est une élaboration théorique, basée sur une observa-

tion et des faits réels bien sûr. En superposant les cartes, les calques, 

il a  vu que les va et vient des enfants ne sortaient pas d’un périmètre 

dont la limite n’avait jamais été énoncée (ni interdiction, ni barrière 

physique), et que c’était le résultat de l’attirance des enfants pour 

l’»à faire», le coutumier, et je pense -c’est une chose sur laquelle il 

faut travailler, comme je vous le disais, sur un rythme de gestes et 

de déplacements (je ne trouve pas Projet N  pour l’instant, je vous le 

prête dès que je l’ai). Mais si on regarde certaines cartes, celles du 

Serret, on voit que certains enfants (un qui s’appelle Dany) avaient 

tendance à vouloir sortir du territoire. C’était un enfant qui passait 

son temps à agiter un objet devant son visage, comme un essuie-gla-

ces, ce que Geneviève Haag interprète comme la manifestation d’un 

rapport de bidimensionnalité (hémi-corps) à l’espace...  Le là, chez 

Deligny a toujours été pensé comme de l’espace hors temps et de la 

présence (celle de l’adulte ou de telle chose) expérimentée comme 

repère spatial...Mais tout est ouvert.... »  

Cette question de la bordure, je me la suis posée face aux cartes, 
par rapport à ce qui fait territoire et frontière, car, dans beaucoup de 
cultures, on va rarement au-delà du sien, parce qu’on y est pas « chez 
soi » et qu’au-delà « chez les autres, étrangers » on ne « sent » pas pa-
reil, on ne se retrouve pas (déroute, peur, risque d’attaques d’esprits, 
angoisses, etc.) à moins qu’au contraire on soit dans une « prédation » 
d’exploration par besoin ou plaisir de l’inconnu, voire d’appropriation 
et de colonisation. L’ancrage et repli dans un territoire familier est 
le fondement d’une singularité existentielle, peut-être ce « là » dont 
parle Deligny.  Je n’aime pas appeler cela « identité », quel que soit le 
contexte...

Or c’est la jubilation qui est rapportée quand Janmari s’aventure 
au-delà du cerne – de l’espace du commun et coutumier : en suivant 
les cours d’eau, il découvre le village et la fontaine. Face à l’eau il 
exalte. Joyeux aussi son, certains tourbillons que les cartographes 
transcrivent sur les cartes pour figurer les « agir » des enfants   par 



68

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

distinction des « faire » de adultes.  Les cartes font émerger quelque 
chose de la rencontre entre l’agir et le faire dans le Nous : enaction 
commune à la Varela. Un peu comme les événements des lignes de 
Rêve qui font émerger des lieux dans les mythes aborigènes.

« En ce sens les peintures aborigènes sont des cartes, mais schéma-

tisées, topologiques au sens où les vraies distances ne comptent pas, 

seulement les liens entre les choses. Ainsi les lignes reliant des cer-

cles constituent le réseau de territoires qui ne sont jamais bornés 

mais pris en relais ligne par ligne, vers d’autres territoires apparte-

nant à d’autres groupes qui sont ainsi connectés par les lignes et les 

récits des mêmes ancêtres qui ont voyagé sur ces parcours. Les hu-

mains réactualisent ces liens par leurs déplacements physiques dans 

les lieux, en dansant, chantant et peignant ces parcours dans des 

rituels, et en y voyageant en rêve pour ramener éventuellement des 

révélations à chanter, peindre ou danser. C’est avec un enthousiasme 

jubilatoire qu’hommes et femmes se sont lancés dans la transposi-

tion de leurs cartographies peintes sur le corps et le sol vers l’espace 

rectangulaire de la toile et avec toute la gamme des couleurs offerte 

par l’acrylique. Ils affirmaient ainsi leur liens spirituels avec la terre 

et les tracés des Dreamings : co-présences des humains avec tout 

ce qui existe, a existé et est en devenir comme les esprits-enfants 

semés par les Dreamings qui attendent dans les sources, les pierres 

et les arbres de capter des parents pour naître.

Deligny ne connaissait pas ces peintures mais celles des Aborigènes 

du Nord qui peignaient sur écorce dans les années 50-60, période 

à laquelle Karel Kupka en documente une grande collection. Repre-

nant un commentaire d’André Breton (1962) qui insiste sur le fait 

que pour les peintres la démarche de peindre (tortue, raie, crocodile, 

etc.) compte plus que l’achèvement, Deligny (2008) commente pen-

dant des pages cette idée de l’agir de la main qui dessine pour faire 

exister, en peignant et non pour dire et représenter des significations 

mythiques. Si ces dernières sont essentielles pour le groupe et le pe-

intre, particulièrement au niveau des liens avec des lieux, je suis en 

accord avec Deligny sur son rejet de la représentation et sa quête 

dans le geste de peindre d’une humanité commune hors du langage. 

Guattari, qui avait été très touché par les lignes d’erre, appelait a-sig-

nifiant cet aspect non symbolique des motifs aborigènes du désert 

que nous avons discutés. Le livre des écorces de terre d’Arnhem de 

Kupka s’intitulait Un art à l’état brut. Pour Deligny « plutôt que d’art 



69

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

brut, mieux vaudrait parler d’art fossile » et « le même poisson, la 

même tortue, le même bonhomme – ou à peu près – réitérés par un 

de nos contemporains devient de l’art élaboré »6 : sa remarque ren-

voie au statut des cartes de son équipe, art brut pour certains, elles 

peuvent émerger comme œuvres d’art tout court, de par l’évolution 

même de l’histoire de l’art et le changement de paradigme de la per-

ception non seulement de l’art mais des objets en général, et notam-

ment des cartes, ou toutes archives patrimonialisées. »7

Du lieu senti au  territoire existentiel
Deligny appelait la spatialité le 7e sens précise Olgivie  : «  outre les 
cinq traditionnellement répertoriés auquel il ajoute, pour l’humanité 
parlante, le sens de l’histoire, de la grande et de la petite,  « la sienne
propre »  ». Or des chercheurs ont nommé depuis le sens de l’espa-
ce 6e sens, kinesthésique: certains individus et populations par leurs 

6   « Cette tortue est donc traces de main, l’agir étant premier et le faire advenant com-

me par-dessus le tracé et comme à l’occasion. […] De ce qu’il a fait, l’aborigène s’en 

détourne ; son projet n’est pas là ; il est dans les mouvements de la main qui réitère des 

trajets, qui passe et repasse là où la main doit passer ; et cette main n’est pas la sienne. 

C’est une main quelqu’une dont il dispose comme il dispose du petit bâton mâché à 

un bout qui lui sert de pinceau ; l’humain est à l’oeuvre et la tortue tracée est aussi 

commune que la toile de l’aragne dont on voit bien qu’elle n’est pas la toile de telle ou 

telle aragne qui signerait, de son nom, l’ouvrage arachnéen. Et l’émoi qui peut nous 

surprendre à errer de l’oeil sur la tortue n’est pas dû au fait que nous contemplons 

un ouvrage singulier, exceptionnel, mais tout au contraire, du fait que cette tortue est 

ressentie commune ; elle est humaine ; et non pas parce qu’un être humain y serait 

représenté – ce qui peut arriver par-dessus le marché – et ce, de par quelque interféren-

ce du langage dont il faut bien, quand on en a l’usage, qu’il se mêle de tout, rajoutant 

son grain de sel symbolique, mais tout simplement parce que, pour l’humain, la main 

est première et que ses traces sont communes, et communes à l’espèce. Où apparaît 

le communisme qui peut se dire primitif, mais primitif évoque un certain stade, un 

certain moment, un certain état dans l’histoire ; mieux voudrait dire communisme pri-

mordial, ‘qui est le plus ancien et sert d’origine’. Ce pourquoi j’ai écrit que l’arachnéen 

était fossile », Fernand DELIGNY, L’Arachnéen et autres textes, op. cit. L’Arachnéen,  : p. 

214 et §41, p. 69.

7   Glowczewski B. 2015, « Lignes d’erre et cartes des Présences proches », Review of 

Cartes et lignes d’erre/Maps and wanderlines. Traces du réseau de Fernand Deligny 

1969-1979 (Edited by Sandra Alvarez de Toledo, Paris, L’Arachnéen, 2013), L’Unebévue 

33 : 115-132.



70

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

pratiques de l’espace y sont plus sensibles, particulièrement si, pour 
se repérer les autres sens ne suffisent pas, tout comme les sourds qui 
repoussent les seuils normés de la vision ou du toucher, du fait qu’ils 
n’utilisent pas l’ouie. Et bien sur les animaux qui utilisent ce 6e sens8. 

Au cours d’échanges de mails, j’ai aussi demandé à Sandra Alvarez de 
Toledo : 

« Sur votre site, il est dit que Janmari découvre des sources enfouies. 

Dans le glossaire des Cartes pour chevêtre, on lit que ‘le mot peut 

également désigner un lieu que les enfants retrouvent : anciens feux, 

sources taries ou ruisseaux enterrés, voies qui se croisaient jadis’. 

Donc il y avait bien une aptitude à « sentir », détecter l’eau cachée? 

ou autres traces de la vie? pour certains chercheurs l’orientation 

dans l’espace – particulièrement magnétique – des oiseaux migra-

teurs, plantes et tout vivant, s’appelle 6e sens…Deligny parlait de « 

7e » sens… ». 

Sandra Alvarez de Toledo transmet cette question à Jacques Lin, qui 
lui répond par un texte en image, sans doute parce qu’il a dû le taper 
autrefois à la machine et dont voici la capture d’écran.

8   http://phys.org/news63301402.html « in addition to the familiar five senses—touch, 

sight, smell, hearing, and taste—scientists know of a sixth sense called proprioception 

It ‹s the sense of where your body is in space that allows you to touch your nose even 

with your eyes closed. Proprioception (PRO-pree-oh-ception) also informs balance and 

how to put one foot in front of the other to walk without looking at your feet. Read 

more at: http://phys.org/news63301402.html#jCp; chez les plantes, les fonctions des 

cryptochromes sont sensibles aux champs magnétiques et suggèrent que le mécanis-

me de perception du magnétisme chez les plantes et, par extension chez les oiseaux 

migrateurs utilise ces mêmes molécules photosensibles. Les cryptochromes étant des 

molécules hautement conservées au cours de l’évolution des espèces, on peut suppo-

ser que même s’ils n’en font pas usage, tous les organismes biologiques sont dotés 

d’un sixième sens : celui de percevoir les champs magnétiques (springerlink, 2006).

http://phys.org/news63301402.html


71

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

«  Le cinéma, pour Deligny c’est de « l’animal » », écrit José Manenti, 
coréalisatrice du Moindre Geste. Elle raconte ses échanges avec Fran-
çois Truffaut qui le contacta pour terminer Les Quatre cent coups :

«  Deligny lui conseille de supprimer une scène où une psychologue 

interroge Antoine Doinel, et c’est Truffaut lui-même qui prend finale-

ment en charge la discussion avec l’enfant. C’est aussi Deligny, et on le 

reconnaît bien là, qui donne l’idée de la fugue qui conduit Antoine sur 

les plages du Nord. En fait, cette rencontre en suit une autre : à la fin des 

années 1940, André Bazin prit conseil auprès de Deligny pour faire sor-

tir le jeune François du Centre d’observation des mineurs de Villejuif. 

Deligny et Truffaut correspondront souvent. Truffaut pensera un temps 

adapter Adrien Lomme, il co-produira Ce gamin, là de Renaud Victor. » 9

Truffaut voulait que Ce gamin, là, Janmari, joue le rôle de Victor, le per-
sonnage historique de son film L’enfant sauvage, qui, abandonné, sur-
vécut seul dans la région de l’Aveyron avant d’être confié au méde-
cin Jean Marc Gaspard Itard qui pendant des années au début du XIX 
siècle tenta de le « civiliser ». Deligny a refusé que Janmari joue ce rôle 
mais il invita Truffaut à venir filmer Janmari pour s’en inspirer. Deli-
gny écrivit: « J’avais pensé, en lisant le rapport d’Itard : pouvait pas lui 
foutre la paix, à c’t’enfant-là ? Mais c’est ‘on’ qui l’avait attrapé, l’en-
fant nu et tout couturé de cicatrices »10 .  Itard toujours à la recherche 
d’une norme « humaine », tortura par ailleurs des Sourds dans des ex-
périences inhumaines pour les obliger à « entendre » et parler11. Or les 
sourds ont développé les gestes– dans leur combat contre la norme de 
la parole et on compte aujourd’hui autant de langues des signes que 
de langues parlées, y compris que de variations régionales ou créoles.  

9   http://www.dvdclassik.com/critique/le-moindre-geste-daniel-deligny-manenti: cf 

José Manenti : Le spectateur réagit à des images, pas à du langage. Deligny cite Cha-

plin, la façon dont ses films nous touchent, nous enthousiasment, en faisant appel à 

quelque chose qui se trouve bien en deçà du langage. »

10   Oeuvres, op. cit. Nous et l’innocent, p. 696 : Itard, Mémoire sur les premiers dévelo-

ppements de Victor de l’Aveyron (1801) et Rapports sur les nouveaux développements 

de Victor de l’Aveyron, 1806.

11   voir la remarquable thèse d’Olivier Schetrit, La culture sourde.  Approche filmique de 

la création artistique et des enjeux identitaires des Sourds en France et dans les réseaux trans-

nationaux, 2016 (Paris, EHESS)

http://www.dvdclassik.com/Critiques/dvd_400.htm
http://www.dvdclassik.com/critique/le-moindre-geste-daniel-deligny-manenti


72

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

De même, les enfants dits « sauvages », même si privés d’une langue, 
faute de ne pas avoir grandi dans un milieu parlant pour l’apprendre, 
ne sont pas des autistes : ils développent d’autres formes de langage, 
en fonction des êtres vivants avec lesquels ils ont communiqué pour 
survivre, singe ou loup, et s’ouvrent plus ou moins à la communi-
cation et l’apprentissage avec les hommes une fois sortis de cet en-
vironnement. Lucienne Strivay raconte par exemple l’histoire d’une 
jeune fille russe qui passa des années attachée dans une niche, apprit 
à parler quand elle fut libérée mais ne put jamais manger avec de 
couverts à table préférant se nourrir directement avec la langue dans 
l’assiette comme les chiens dont elle avait partagé le devenir.12 

Sandra rapporte que Deligny « a construit de toute pièce l’analogie entre 
l’enfant autiste et l’enfant sauvage qui n’était autre qu’un enfant autiste 
rendu sauvage par la vie dans les forêts, et puis il a jeté des ponts avec les 
Indiens, les Aborigènes, les Algonquins, tous modèles qui étaient d’ail-
leurs adressés aux «présences proches» et à un certain mode de vie avec 
les enfants plutôt qu’aux enfants eux-mêmes bien sûr... » (mail 2013)

« pointer que l’humain, n’est peut-être pas (que) du ressort du lan-
gage, c’est là le pari de ces lignes dites d’erre » (Deligny fin mai 76 in 
CI/3 : 34 in O : 975). En ce sens, Deligny rejoint un aspect du projet éco-
sophique et des cartographies schizo-analytiques de Félix Guattari13, 
qui comme Deleuze, fut inspiré par le travail de Deligny. à la fois cette 
expérience de désinstitutionalisation des enfants autistes, le travail 
de cartographie notamment pour cerner des territoires existentiels.

12   présentation d’un film russe dans un séminaire au MQB et Histoire critique de 

plusieurs cas d’enfants sauvages : Lucienne Strivay, Enfants sauvages. Approches 

anthropologiques, Gallimard, NRF, 2006.

13   Sur l’actualité du projet écosophique : B. Glowczewski, Resistindo ao desastre: 

entre exaustão e criação: https://issuu.com/amilcarpacker/docs/barbara_glowczews-

ki_resistindo (traduzido do francês por A. packer «  Résister au désastre : entre épui-

sement et création », in Glowczewski B & A. Soucaille (eds), Désastres, L’Herne (coll. 

Cahiers d’Anthropologie sociale 07), 2011: 23-39 ; traduzido para o inglês em Spheres, 

jornal eletrônico, 2015, Resisting the Disaster: Between Exhaustion and Creation: 

http://spheres-journal.org/2-ecologies-of-change/)



73

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Isaac Joseph : 
«  le vrai travail des cartes, et c’est là que c’est difficile, c’est de re-

tracer la ligne d’erre d’un gamin et s’apercevoir que cette ligne d’erre 

nous échappe, que nous ne saisissons pas du tout quel peut être le 

projet du gamin, s’apercevoir que les lignes d’erre sont aimantées par 

quelque chose. (…) Par exemple l’attirance pour l’eau est un fait très 

commun à tous les gosses autistes. De même le fait que devant une 

fourche de chemins il y ait arrêt, balancement. C’est un fait commun 

des lignes d’erre. Le terme de chevêtre désigne donc simplement ce 

fait qu’il y a quelque chose qui attire bon nombre de lignes d’erre. »14 

(Isaac Joseph, Cahiers de l’immuable/3)

En 1979, quand je suis partie dans le désert central australien travail-
ler avec les Aborigènes, j’avais lu Les Cahiers de L’immuable où quelques 
cartes (de Gisèle Durand faites exprès pour ces Cahiers) illustrent les 
textes de Deligny. J’ai toujours gardé ces images à l’esprit quand je 
retraçais les méandres imprimées par les pieds des danseuses dans 
le sable, ou que je cherchais à tracer sur des cartes du désert des par-
cours de voyages mythiques que les Aborigènes racontent comme 
ponctuant l’émergence de sites sacrés : collines, rochers, trous d’eau 
arbres, et autres traits du paysage. Pour les Warlpiri, et leurs voisins du 
désert, chaque détail de ces traits du paysage est une trace des trajets 
effectués par des ancêtres pré-humains qui ont actualisé ces lieux 
par leurs traces. Trajets répétés de génération en génération mais ja-
mais de la même manière par les humains, les animaux, les pluies, 
les rhizomes des ignames, les tornades de vent, les feux de brousse, 
toute forme vivante, image-force (kuruwarri) qui a laissé ses traces en 
tournant dans ce réseau de balises qui rappellent les  chevêtres de  
Deligny. Ces balises communes sont nées de l’expérience des chas-
seurs semi-nomades qui au cours des siècles – voire des millénaires- 
de leurs pérégrinations en quête de nourriture, d’eau et de lieux de 
campements, ont fabriqué des agencements sans cesse réactualisés 
en de nouvelles lignes.

En warlpiri les lignes qui relient les sites sacrés s’appellent Jukurrpa : 
le terme se traduit par rêve, en tant que trace vivante, à la fois l’itiné-

14   9 in Oeuvres p.949.



74

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

raire chanté raconté d’un récit (mythique) et ses acteurs voyageurs, 
individu ou peuple ancestral, d’apparence humaine ou hybride d’ani-
mal, de plante, eau ou pluie. Chaque Aborigène du désert, homme 
ou femme, est l’incarnation de tel ou tel Jukurrpa associé à un lieu, 
et gardien d’un ou plusieurs itinéraires qui relient plusieurs lieux du 
même Jukurrpa. Souvent un individu est responsable d’une constel-
lation15 de Jukurrpa différents qui sont comme ses devenirs virtuels 
qui se cristallisent dans des rituels, des expériences oniriques mais 
aussi dans des liens particuliers avec l’animal, la plante ou l’eau dont 
le nom désigne ce Jukurrpa particulier.

A leur façon les Jukurrpa sont pour les hommes et les femmes du dé-
sert des lignes d’existence au sens où Deligny définit ses lignes d’erre 
à propos de l’enfant autiste. Il ne s’agit évidemment pas de faire une 
analogie entre la folie et une cosmologie aborigène qui nous semble-
rait exotique. Mais de rejoindre Deligny dans sa manière de remettre 
en question les dualismes, et notamment celui entre nature et culture.  
Je me demandai alors si le totémisme, en tant que devenir animal, 
plante, eau ou vent des humains ne serait pas d’abord cette pratique 
cartographique de réseaux en ligne d’erre. J’écrivais après mes ter-
rains dans le désert (1981, 1991) que les Aborigènes n’opposaient pas 
nature et culture, non pas parce qu’il étaient des « naturels » mais que 
au contraire ils « culturalisaient » ce qui pour nous est nature. La loi 
occidentale ne leur avait pas reconnu la propriété de la terre au mo-
ment de la colonisation de l’Australie taxée de terra nullius, sous pré-
texte qu’ils ne construisaient pas de village  et ne « travaillaient » pas 
la terre. Ils répondaient, dans leur mouvement de revendications ter-
ritoriales qu’ils avaient « géré » la terre pendant des siècles en la sil-
lonnant : elle était marquée par une multitude de traces (sites sacrés) 
reliés en une multitude de lignes, trajets des voyages des ancêtres 
depuis le temps où les ancêtres totémiques, les « rêves » avait laissé 
ses traces, parfois dans des couches de temps différentes  : avant et 
après les grands déluges, les volcans, les marsupiaux géants, etc. Tout 

15   la légende d’une des cartes parle de constellation comme la Grande Ourse, et d’une 

ligne d’erre qui aboutit à un étoile noire ( Cartes et lignes d’erre : page ?)



75

Barbara Glowczewski  

Devenir Trace: des lignes d’erre aux 
lignes de chants aborigènes

Cadernos Deligny

volume I / número 1

respirait des actions  de ce que les Aborigènes appellent en anglais la 
Loi, celle des Rêves, les lignes du réseau qui relie tout, mais avant tout 
des sites sacrés chargés d’un mystère indicible, « immuable » au sens 
de Deligny où l’individu comme sujet se fond aux événements qui 
font la matière vivante et humaine de ces  lieux : peut-être quelque 
chose de ce Nous commun que cherchait Deligny.


	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	page2
	page3
	page4
	page5
	page6
	page7
	page8
	page9
	page10
	page11
	page12
	page13
	page14
	page16
	page17
	page18
	_GoBack

