
135

“Troca de tiros na Rocinha assusta alunos da PUC”: assim dizia a man-
chete do jornal O Globo, em 20 de junho desse ano1. A manchete foi 
alterada depois de denúncia do conteúdo racista, preferência pelo 
ponto de vista da atenção aos universitários e menosprezo pelo de-
sespero dos moradores da comunidade da Rocinha, nessa da situa-
ção. O desprezo pela população negra no Brasil é flagrante desde a 
Abolição, em 1888, quando a preocupação das elites, dos dirigentes 
do país e dos intelectuais, era com a construção de uma identidade 
nacional pautada pela predominância da civilização branca, a elimi-
nação do “elemento negro” (MARTINS, 2014), a construção de estraté-
gias de branqueamento (MUNANGA, 2008), ou genocídio da população 
negra (NASCIMENTO, 1980). O colonialismo destrutivo (FERNANDES, 
1989) do século XIX e inicio do século XX, quando esse debate se co-
locava, ainda vige. Atualmente, uma parte significativa da discussão 
intelectual sobre formas de sujeição da população brasileira se pauta 
nos conceitos de estratégia disciplinar e estratégia de controle, e se 
esquece quase completamente os acontecimentos noticiados cotidia-
namente, como este da Revista Veja, de 13 de julho de 2016, que infor-

*  Apresentado no Encontro Internacional Fernand Deligny: com, em torno e a partir das 

tentativas, nos dias 25 a 27 de agosto de 2016, Rio de Janeiro, PUC-RIO/ Base Dinâmica.

1   O print scream da página de O Globo pode ser visto em: https://100ko.wordpress.

com/2016/05/22/versao-corrigida-troca-de-tiros-na-rocinha-assusta-alunos- da-puc.

Candomblé, psicologia de terreiro 
e construção de rede*

Abrahão de Oliveira Santos



136

Abrahão de Oliveira Santos 

Candomblé, psicologia de terreiro  
e construção de rede

Cadernos Deligny

volume I / número 1

ma “27 assassinatos” (VEJA, 2016, capa) em apenas um fim de semana 
numa lista de fotos das quais 25 são negros. Genocídio e abandono 
foram e continuam sendo estratégias de eliminação e controle da po-
pulação negra na sociedade brasileira.

Apesar de todo o flagrante do racismo, todavia, ao longo dos sécu-
los a população afrodescendente conseguiu não apenas sobreviver, 
mas criar espaços de acolhimento, de enraizamento, constituir gru-
pos de lutas, como os quilombos, constituir tradição e comunidade, 
egbé (XAVIER, 2015; SANTOS, 2015) ou sua rede de resistência, como 
se pode notar ao observar a teia de terreiros de religiões de matriz 
africana espalhada sobre o território nacional. Pois assim, o autointi-
tulado povo de terreiro, fez e faz acolhimento, segurança alimentar, 
apoio psicológico, laços de pertencimento, identidade histórica. Não é
absolutamente por acaso que a população negra persiste. Os modos 
de cuidar e de fazer conexão que se faz nos terreiros, constitui a pró-
pria essência, segundo a opinião de mãe Marcia de Sapatá (SAPATÁ, 
2016), da espiritualidade do Candomblé. Conexão é, para mãe Marcia, 
“conexão espiritual” ou conexão do indivíduo com os ancestrais, isto 
é, o mar, Kayala ou Iemanjá; o fogo, ou Nzazi, ou Xangô; o ferro, que 
também se chama Nkosi, ou Ogum; o vento ou Iansã ou Matamba, 
e por aí vai. Numa concepção na qual o ancestral cósmico participa 
imediatamente das relações sociais, conexão é simultaneamente, co-
nexão social. Conexão é o modo de ação de Sapatá, pai espiritual de 
mãe Marcia, pelo qual opera a transformação da doença em cura. A 
equede2 do terreiro Tumba Junçara de Salvador, mãe Yeda, diz: “uma 
pessoa chega ao terreiro sem nada. Depois da iniciação tem pai, mãe, 
irmão e irmã de santo, avô, avó, tios e tias, no país todo, tem seus 
vumbi, e os ancestrais” (MESLE, 2015). Não apenas uma memória re-
cuperada, mas também uma rede de pertencimento social e histórico 
construída. Vumbi são os parentes mortos; ancestral é toda existên-
cia que nos precede, a água, a terra, o ferro, o ar, o arco-íris e a beleza 
realçada da natureza, a cachoeira e seus encantos, a mata e as folhas, 

2   Equede ou kota é cargo de mulheres em que se cuida do adepto, na situação de 

manifestação do orixá, inquice ou vodun; cambondo, ou ogan (abaixo) é cargo mas-

culino para os atabaques e corte animais.



137

Abrahão de Oliveira Santos 

Candomblé, psicologia de terreiro  
e construção de rede

Cadernos Deligny

volume I / número 1

os raios. Tudo isso é assistência, produção de pertencimento e de refe-
rências, acolhimento, saúde mental, construção da pessoa. O iniciado 
sai, após 21 dias de recolhimento, com uma rede de pertencimento, de 
possibilidades históricas de resistir, ocupar o mundo e transformar a 
si mesmo. Além do “efeito rede” (DELIGNY, 2015, p. 32), presente nessa 
psicologia do terreiro que vou apresentar para vocês, eu quero trazer 
essa impressão que me passa Deligny e sua paixão de tecer redes, de 
que se trata de um filho de Aragne, como podemos falar de um filho 
de santo, um filho de Kavungo3, por exemplo. Nada demais para quem 
se declara, modestamente, “um pouco aracniano” (idem, 2015, p. 17). 
E há um espírito que é especialmente envolvido com a conexão entre 
os indivíduos e seus ancestrais, o que transforma doença em saúde 
operando na construção de redes espirituais, que é Kavungo. A narra-
tiva que trago a vocês não segue de perto os conceitos de Deligny, mas 
está bem no miolo desse processo de transformar fazendo conexões.

Pois bem, então eu queria apresentar para vocês a psicologia de mãe 
Arlene, no caso de cura que ela realizou. Psicologia eu coloco aqui 
para desde já dizer que não me limito ao campo disciplinar, mas me 
coloco dentro da perspectiva inclusiva do que Tobie Nathan (2006) 
chamou de psicoterapia democrática, isto é, que dialoga com os inú-
meros saberes tradicionais e os diversos curadores populares. Assim, 
já me ponho em pleno movimento de desinstitucionalização (ROTEL-
LI, 2001) de que se fala na rede substitutiva ao modelo hospitalocên-
trico no cuidado psiquiátrico, e aprofundando um pouco para mos-
trar modos fora da rede estatal de cuidado à saúde mental. Também 
afirmo saberes distintos sobre saúde mental, e ao mesmo tempo me 
afasto do eurocentrismo, ao operar com diferentes noções de pessoa 
(GOLDMAN, 1996) e me voltar para uma psicologia de terreiro, que, 
em sua complexidade, revela os modos como os afro-descendentes 
desenvolveram uma série de políticas públicas de resistência e de cui-
dar de si, ao longo dos séculos, sem o auxílio do Estado brasileiro e 
muitas vezes em contrário às determinações deste.

3   Kavungo, no candomblé Banto ou Angola, chamado Obaluaê, no candomblé Keto-

Nagô, e Sapatá no Gege.



138

Abrahão de Oliveira Santos 

Candomblé, psicologia de terreiro  
e construção de rede

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Mãe Arlene de Katendê tratou de uma menina de 10 anos que se en-
contrava em terrível estado de saúde. A menina não aceitava ir para 
casa de mãe Arlene, e o tratamento teve de se fazer um dia no terreiro 
de um amigo, outro dia no de um primo, outro no de uma irmã. Assim 
começou um processo que durou nove meses de trabalhos intensos, 
no qual a mãe de santo ficou totalmente disponível para o caso. “Eu 
não dormia, ela também não dormia; eu não tinha hora, era de manhã, 
de noite, de madrugada. Ela começava a passar mal, eu largava tudo e 
saia correndo para lá, fazia as limpezas, os ebós, os banhos4. Algumas 
coisas eu tinha intuição na hora e outras eram determinadas pelo 
jogo de búzios”. Tudo ocorreu conforme orientação dos inquisses, dos 
búzios e dos mais velhos. Banhos diários de ervas, limpezas e rezas. 
“Em todos os lugares que se possa imaginar, conta mãe Arlene, foram 
feitos trabalhos: na estrada, na encruzilhada, no cemitério, no mar, na 
cachoeira. Todas as energias foram movimentadas a favor dela, pela 
vida dela”. De modo que uma ampla rede traçada pelas linhas dos 
trabalhos espirituais ativou um território de ruas, lugares da cidade 
e fora da cidade, como matas, cachoeiras e praias. Todas as energias 
que compõem a pessoa foram postas em circulação, na construção 
de redes e conexões. Até na delegacia Mãe Arlene teve que ir, quando 
certa vez foi fazer um ebó, a menina gritou a noite toda, os vizinhos 
denunciaram e a policia levou todos para se explicar na delegacia.

O trabalho envolveu toda uma comunidade: “não fiz sozinha, diz mãe 
Arlene, teve outras pessoas: kotas, cambondos e outros sacerdotes. 
Um amigo de Xangô e mãe Almerinda de Dandalunda”5. Mãe Arlene 

4   Limpezas, ebós, banhos e rezas são procedimentos religiosos-espirituais OPIPARI 

(2009). No ebó a mãe de santo passa diversos pratos de comidas de santo (feijões, 

milho, ovos, farofa, legumes, aguardente, sacrifícios de animais, flores, velas) da 

cabeça aos pés do cliente, acompanhado de orações feitas em voz baixa e quase 

inaudíveis. O cliente recebe assim irradiações de intensidades e energia do orixá, o 

dom do orixá que vai reordenar o mundo do cliente e permitir-lhe saber se voltar 

ao que almeja, para mudar, corrigir uma situação ou alterar a existência. O ebó é o 

agenciamento da troca de energia cósmica.

5   Ndandalunda é a denominação de Iansã na nação Candomblé Angola, de origem banto.



139

Abrahão de Oliveira Santos 

Candomblé, psicologia de terreiro  
e construção de rede

Cadernos Deligny

volume I / número 1

fora apenas a mensageira, a que apoiou. As oferendas, os trabalhos, 
os banhos, a desintoxicação, deixam o tratamento muito caro, porque 
tudo precisa ser comprado e durou nove meses, no início com tra-
balhos de dois em dois dias. A mãe da criança ficou desempregada, 
devido à situação e era separada. Então foi necessário convocar uma 
ampla comunidade para ajudar, inclusive materialmente, filha e mãe. 
O povo de terreiro acolheu, como ocorre ao longo de séculos, pessoas 
com enfermidade espiritual, mas também em vulnerabilidade eco-
nômica. Mãe Arlene lembra que a menina e sua mãe chegaram a ser 
expulsas de uma igreja protestante famosa de Jacarepaguá, depois 
que o pastor não conseguiu curá-la.

O processo de cura, as conversas, o jogo de búzios, levantam muitos 
detalhes da rede espiritual do problema. E assim, etapa após etapa, 
mãe Arlene vai puxando a linha do novelo do caso e revelando uma 
verdadeira cartografia que mistura as referências cósmicas ou ances-
trais, familiares, do passado e do presente, da comunidade e da ci-
dade. Diz ela: “tudo se iniciou de uma demanda espiritual que a mãe 
da menina tinha com uma pessoa. Houve um trabalho direcionado 
à mãe, mas a mãe não se encontrava em casa na hora que a deman-
da chegou. A energia chegou, tão forte que a menina caiu, ocupan-
do aquele da espiritualidade mais fraca naquele momento. Dali em 
diante, com angústia espiritual (grifo meu), a menina só falava com 
pessoas mortas. Os espíritos dos mortos da família, os nvumbi6, dela 
se aproximavam tentando ajudá-la e tirá-la daquela situação. Mas 
eles (os nvumbi) também não tinham força para isso. Katendê, mais 
a força de Nzambi7, através das minhas mãos, conseguiram libertar a 
criança”. Os mortos trazem ao conhecimento toda uma situação de  
 
complicações da familiar e para esse momento mãe Arlene consulta 
sua mãe de santo, a mais velha, categoria importantíssima no terrei-
ro, pessoa com maior conhecimento e proximidade dos inquices. O 
jogo mostra que é necessário encaminhar todos os nvumbi, pois eles 
6   Nvumbi, eguns, ou espíritos dos mortos.

7   Katendê é o pai ancestral de mãe Arlene, o espírito das matas e das ervas que 

curam. Nzambi é o grande criador de onde provieram todas as energias e todas as 

coisas do mundo.



140

Abrahão de Oliveira Santos 

Candomblé, psicologia de terreiro  
e construção de rede

Cadernos Deligny

volume I / número 1

não conseguiam se desprender da menina. “Foi uma obrigação8 muito 
grande, relata mãe Arlene, e que a família encaminhou de vários jei-
tos: quem era católico fez missas, quem era kardecista fez suas ora-
ções; a família fez suas correntes. A melhora da menina foi gradativa, 
pois questão espiritual nunca é de uma vez só. Como na medicina, 
todo caminho espiritual tem que ter muita paciência. Toda cura é len-
ta”. Finalmente, conclui mãe Arlene de Katendê, “depois de encami-
nhar os mortos da família, se fechou esse ciclo e a menina não teve 
mais nem problema psicológico nem espiritual”. E mãe Arlene me faz 
ver que a menina e a mãe nem eram do candomblé nem se tornaram. 
É importante notar que a rede espiritual favorece também a circu-
lação entre religiões. A construção da rede e da circulação favorável 
não visa nenhum processo de exclusão e até mesmo os mortos são 
alimentados e também é necessário escutá-los e com eles negociar.

Para mãe Arlene as questões psicológicas e espirituais se misturam, 
estão imbricadas e são inseparáveis. Ela diz: “o poder da energia es-
piritual pode curar, adoecer, enlouquecer, manipular, fazer amar ou 
odiar, matar ou fazer viver”. Também o os Conselhos de Psicologia 
passaram a considerar que “tanto a religião quanto a psicologia tran-
sitam num campo comum, ou seja, o da produção de subjetividades” 
(SISTEMA, 2013). As energias ancestrais comportam uma mistura de 
religiosidade e psicologia, por vezes difícil de diferenciar. O espiritual 
influencia o psicológico, pois mobiliza a família e sua história, a co-
munidade, os vumbi, os ancestrais da criança e ao mesmo tempo sua 
condição de pertencimento histórico e de rede comunitária. E o que 
o trabalho de cura faz? O trabalho desobstrui os fluxos bloqueados 
de circulação da criança, reconstruindo o terreiro. “O terreiro junta 
tudo”, diz mãe Arlene.

Segundo mãe Arlene de Katendê, a terapia espiritual faz a reconstru-
ção da rede de forças favoráveis e dá caminho para a vida da pessoa. 
Chama muita atenção, nesse tratamento a reconstrução da rede das 
energias favoráveis, das pessoas e lugares de força ou energia da ci-

8   Obrigação são os trabalhos necessários para o trabalho espiritual, como as ofe-

rendas, ebós, limpezas, banhos e rezas.



141

Abrahão de Oliveira Santos 

Candomblé, psicologia de terreiro  
e construção de rede

Cadernos Deligny

volume I / número 1

dade e seu entorno. É o tratamento de uma rede ou, não me parece 
forçado dizer, do terreiro ampliado no qual o existente habita. A rede 
é uma necessidade vital, também diz Deligny, a rede é um modo de 
vida. Pierre Verger observa que, para o africano ioruba e outras etnias, 
de onde veio o universo de referencia da psicologia que trago aqui, “o 
isolamento é inconcebível” (VERGER, 2002).

Jamais o adoecimento é definido a partir do corpo do indivíduo, do 
doente. No campo das religiões de matriz africanas, tanto os terrei-
ros só existem em rede (de trocas de conhecimento, rede de ajuda, 
rede ancestral), como a pessoa é constituída na rede social e cósmica, 
digo, das energias das matas, do mar, do fogo, da terra, do ferro, etc. 
O adoecimento ou desequilíbrio que adoece, estende-se por uma va-
riedade de pontos ou linhas de circulação bloqueada: o terreiro, a en-
cruzilhada, a cachoeira, a praia, a mata, o cemitério, a rua, e inclusive 
a delegacia; envolve a família e a comunidade, envolve o trabalho e as 
regras da cidade: são as compleições de forças da natureza, os ances-
trais constitutivos da criança.

Mãe Arlene põe em operação uma prática de cuidar que extrai positi-
va consequência do efeito rede, efeito sinérgico da rede, da articulação 
da rede, ou conexão espiritual, conforme o conceito de mãe Marcia de 
Sapatá. Carmen Opipari, na etnografia de um terreiro de candomblé 
em São Paulo, pode perceber como a macumba9 se volta para a “con-
figuração da ligação entre a pessoa e o orixá” (OPIPARI, 2009, p. 138). 
Há nisso grande “potencial de construção de novos sentidos na cons-
trução da pessoa” (idem, p. 181), ou simplesmente, para a restauração 
da rede de circulação que favorece a saúde e equilíbrio da pessoa, 
como diz mãe Arlene, produção do efeito rede, ou efeito sinérgico. É 
a reconstrução do terreiro ou da rede de energias, a reconstrução do 
campo sinergético capaz de gerar saúde. O tratamento é descobrir o 
causador do problema, escutá-lo e negociar, dar a oferenda, dar ca-
minhos às alteridades que se aproximaram, e ao mesmo tempo dar 
caminho à criança que se encontra impossibilitada de se desenvol-

9   Macumba são ebós, banhos, rezas e tudo que se faz como trabalho espiritual no 

Candomblé.



142

Abrahão de Oliveira Santos 

Candomblé, psicologia de terreiro  
e construção de rede

Cadernos Deligny

volume I / número 1

ver: fazer funcionar a rede. A pesquisa de Gomberg também encontra 
esse funcionamento no trabalho espiritual de tradição afro-brasileira, 
de “construir contextos favoráveis e desfavoráveis se comunicando e 
dialogando com as diversas instâncias da sociedade” (GOMBERG, 2011, 
p. 47). O cuidado com os nvumbi e as limpezas é o cuidado para que 
os espíritos encontrem seus caminhos. É um tratamento do terrei-
ro, nesse sentido ampliado que mãe Arlene chega a dizer: “o terrei-
ro junta tudo”. É preciso retomar o equilíbrio espiritual, o equilíbrio 
das energias, para que as condições de desenvolvimento do sujeito 
retornem. Desequilíbrio é sinônimo de doença, na acepção do povo 
de terreiro, segundo Makota Valdina (SANTOS, 2015). Makota Valdina 
do terreiro Tanuri Junsara, em salvador, nos diz que as energias e o 
conhecimento que mãe Arlene convocou para cuidar da criança, que 
recebem o nome de inquice, orixá ou vodun, são os remédios. Inquice, 
vem do quicongo inquinsa, que quer dizer cuidar, cuidar, tomar conta 
(VALDINA, 2014). “Inquice, que cultuamos na nação Angola, são essas 
energias que cuidam, que tomam conta de todos nós” (idem) e que 
ela também chama “o invisível”. Doença vai ser assim, no conceito de 
makota Valdina, “o desequilíbrio, a desarmonia do nosso viver” (idem).

Assim os afrodescendente, primeiramente os negros de ganho (em-
pregados domésticos, vendedores e entregadores, carregadores e ar-
tesãos) que, na cidade, constituíam pecúlio e conseguiam comprar 
sua liberdade e se tornarem “mantenedores das religiões africanas” 
(BASTIDE, 1985, p. 76) e hoje ainda as domesticas, comerciários e pe-
quenos comerciantes, pedreiros, professores e artesãos, mantém e 
desenvolvem sua estratégias de cooperação, de cuidado e auto-cura 
e de construção de redes. Relatamos uma terapêutica da pessoa pelo 
tratamento do espírito, segundo os conceitos preservados no Can-
domblé. Como a aranha que necessita tecer sua teia para viver, as 
pessoas cantam candomblé, dançam, rezam, se reúnem, tecem assim 
os modos das pessoas e do mundo.
Referências
BASTIDE, R. As religiões africanas no Brasil: contribuição a uma sociologia das interpenetra-

ções de civilizações. São Paulo: Livraria Pioneira, 1985.

DELIGNY, F. O aracniano e outros textos. São Paulo: n – 1, 2015.



143

Abrahão de Oliveira Santos 

Candomblé, psicologia de terreiro  
e construção de rede

Cadernos Deligny

volume I / número 1

FERNANDES, F. O significado do protesto negro. São Paulo: Cortez, 1989.

KATENDÊ, A. Comunicação feita no Kitembo Laboratório de Estudos da Subjetividade e

Cultura Afro-Brasileira, Departamento de Psicologia, Niterói, 12 de junho 2013. GOLDMAN, 

M. Uma Categoria do Pensamento Antropológico: A Noção de Pessoa .

Revista de Antropologia 39 (1): 83-109, 1996.

MARTINS, H. Da África às faculdades de medicina: um estudo do elemento negro na

sociedade brasileira. Em Maria Aparecida da Silva Bento et al (org.) São Paulo:

Casa do Psicólogo, 2014, pp. 275-290.

MESLE, Y. M. Conversa no terreiro Lumijacarê Junçara, Nova Iguaçu. Diário de campo,

dia 08 de outubro de 2015.

MUNANGA, K. Rediscutindo a mestiçagem no Brasil: identidade nacional versus

identidade negra. Belo Horizonte: Autêntica, 2008.

NASCIMENTO, A. Quilombismo: Na Afro-Brasilian Political Alternative. Journal of Black

Studies, vol 11, no 02, 1980, pp. 141-178.

NATHAN, T. Pour une psychothérapie enfin démocratque. Em: NATHAN, T. (org.) La guerre 

des psys: manifeste pour une psychothérapie démocratque. Paris: Les Empêcheurs de pen-

ser em rond, 2006, pp. 11-28.

OPIPARI, C. Candomblé, imagens em movimento. São Paulo: EDUSP, 2009.

ROTELLI, F. et all. Desinstitucionalização: uma outra via. In In: NICÁCIO, F. (org.)

Desinstitucionalização. São Paulo: Hucitec, 2001.

SAPATÁ, M. Conversa com Mejitó Marcia de Sapatá e tata Luazemi Roberto Braga.

Terreiro em Nova Iguaçu, 02 de maio de 2016.

SANTOS, A. O. Agencement-Candomblé et lignes de fuite brésilienne. Conferência no

Colloque Deleuze: virtuel, machines et linges de fuites. Centre Cuturel International de Ce-

risy-la-Salle, entre os dias 01 e 11 de agosto/2015a. Em fase de publicação nos anais.

SISTEMA Conselhos de Psicologia. Nota Técnica Laicidade e Psicologia: posicionamento do 

Sistema Conselho de Psicologia para a questão da psicologia, religião e espiritualidade. 2013. 

http://www.crpsp.org.br/portal/midia/fiquedeolho_ver.aspx?id=758, acesso em 14/10/2015.

VALDINA, O. P. I Encontro de Subjetividade e Cultura Afro-Brasileira: Ancestralidade, Cultu-

ra e Práticas de Cuidado nos Terreiros. Realizado por Kitembo – Laboratório de Estudos da 

Subjetividade e Cultura Afro-Brasileira, Estudos da Subjetividade e Cultura Afro-Brasileira, 

Instituto de Psicologia, Niterói, 2014.

VEJA. O que acontece durante 48 horas no Rio de Janeiro, ano 49, no 28, 2016, p. 66- 77.

VERGER, P. Noção de pessoa e linhagem familiar entre os Iorubás. Em: Saída de Iaô, cinco 

ensaios sobre a religião dos orixás. Editora Axis Mundi. 2002.

XAVIER, L. Palestra no X Seminário Nacional das Religiões Afro-Brasileiras e Saúde e I

Encontro das Mulheres de Axé de Ilhéus. Realizados pela RENAFRO - Rede Nacional de Reli-

giões de Matrizes Africanas e Saúde e Ministério da Saúde. Ilhéus, 2015.



144

Abrahão de Oliveira Santos 

Candomblé, psicologia de terreiro  
e construção de rede

Cadernos Deligny

volume I / número 1


	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	page2
	page3
	page4
	page5
	page6
	page7
	page8
	page9
	page10
	page11
	page12
	page13
	page14
	page16
	page17
	page18
	_GoBack

