
239

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Alexandra de Séguin

« Il me semble que j’ai passé ma vie à faire le point, à perte de con-

viction1 ». Fernand Deligny 

Les tentatives tramées par Fernand Deligny cherchent à faire repère, 
à donner lieu à une zone précaire et essentielle d’indétermination en 
dehors de l’Institution et ceci parfois au sein ou aux entours des insti-
tutions2. Il s’agit d’ouvrir sur un dehors, sur un espace autre, à même 
d’accueillir l’humain et de permettre un commun arrimé à l’inappro-
priable du territoire. Deligny œuvre à créer des aires d’accueil de l’al-
térité en rupture et en contraste avec les forçages à l’inclusion ou 
les processus ségrégatifs pour ceux qui ne s’inscrivent pas dans les 
modalités usuelles de partage de la raison. Et ceci dans un processus 
immanent, au sein même - au dedans - des espaces parfois emmu-
rants qui composent le monde dans lequel nous évoluons. Faire part 
à la différence radicale n’est pas, pour Deligny, une entreprise à situer 

1   Fernand Deligny,   «  l’homme sans conviction », 1980, Texte inédit reproduit dans 

Marlon Cardoso Pinto Miguel, « À la marge et hors-champ. L’humain dans la pensée de 

Fernand Deligny » (2016), p. 548-557. 

2   Deligny décrit l’Institution « comme la Marine, toute une flotte de bâtiments ; mais 

ils sont bien ancrés et ne risquent pas de bouger de là où ils sont. (…) De même que si 

les institutions sont multiples et quelque peu disparates, on peut évoquer l’Institution, 

entité, on peut évoquer l’Idée de l’homme. » dans F. Deligny, « l’homme sans convic-

tion », 1980, op. cit.



240

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

en extra-territorialité ou à considérer en tant que processus révolu-
tionnaire, mais comme pari, toujours incertain, qui précède tout pro-
jet constitué3 et met en suspens les intentions de bon aloi.
 
Deligny entretient un lien paradoxal à la question institutionnelle. L’Insti-
tution s’incarne à son sens dans les dispositifs où l’institué prévaut, selon 
un ordre idéologique normatif enjoignant à l’adaptation et la conforma-
tion à un ordre préétabli. Pourtant, la position de Deligny ne peut en réa-
lité être assimilée à celle des antipsychiatres et sa démarche ne peut être 
désignée comme en antinomie avec la question institutionnelle. Non, il 
fonde plutôt ses tentatives à partir d’une zone ambigüe qui échappe à 
l’institutiON, pour peu que quelques un en empruntent le détour. 

La démarche de Deligny met en exergue des dimensions aujourd’hui 
de plus en plus occultées dans les institutions soignantes telles que 
l’imprédictible, l’attention au moindre geste qui peut faire repère, les 
trajets singuliers et quotidiens des uns et des autres, la mise en place 
des lieux. Deligny se démarque de la psychanalyse qu’il rabat sur la 
mise en sens à partir de la prise dans le filet langagier4. Pourtant, il me 
semble qu’au delà de la singularité radicale de sa démarche, Delig-
ny s’attache – chemin faisant – selon une éthique proche de celle de 
la psychanalyse à agencer les conditions d’émergence d’événements 
imprévus, à dessiner les contours de la part inassimilable du réel, ir-
réductible à la saisie par le sens. L’inaltérable dont parle Deligny se 
manifeste dans l’expérimentation de la vie dans son aspect le plus 
quotidien et les dispositifs et pratiques qui font apparaître ce qu’on 
ne peut voir et oeuvrentœuvrent garder le silence sont distincts de 
ceux de la cure analytique ou du travail institutionnel orienté par la 
psychanalyse. En cela, le développement actuel d’une recherche criti-
que autour des travaux de Deligny dans la reprise des contradictions 
et dans la dialectisation nécessaire avec les enjeux contemporains 
peut s’avérer riche en questions et perspectives.

3   F. Deligny « Projet et tentative. Une lettre du 1er décembre 1988 à Daniel Terral », 

VST-Vie sociale et traitements 2014/1 (N°121), p.126-130. 

4   De mon point de vue, Deligny décrit la psychanalyse selon une vision quelque peu 

schématique, voire parfois caricaturale, dont il restera tributaire, en se méprenant no-

tamment quant à la perspective lacanienne sur le langage.



241

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Je m’intéresserai plus particulièrement à étudier la démarche de De-
ligny menée, de 1969 à 1986, au sein d’un réseau d’aires de séjour ac-
cueillant des enfants autistes et mutiques dans les Cévennes. Je situe-
rai la manière dont l’expérience de Deligny peut apporter une autre 
perspective au travail institutionnel et permettre de penser d’autres 
agencements à même d’accueillir la souffrance des enfants autistes et 
psychotiques. Plus spécifiquement, par l’abord de la mise en place de 
la transcription des cartes et de l’usage de la caméra dans le territoire 
du réseau, j’interrogerai l’approche théorico-clinique de la singularité 
de ces enfants et de la position du clinicien auprès d’eux  : j’exami-
nerai en particulier la question de l’image du corps chez l’autiste en 
relation avec ce qui faillit à s’inscrire dans le champ du symbolique. 

AU DÉTOUR DES TENTATIVES
1.Les variantes du travail en institution psychiatrique 
Je partirai de mon expérience clinique dans deux services de psychia-
trie de secteur, enfant et adulte, situés dans l’Essonne, qui s’inscri-
vent dans la filiation des mouvements de psychiatrie critique et de la 
psychanalyse lacanienne pour questionner à l’aune des tentatives de 
Deligny quelques enjeux actuels5. 

Mon passage dans le service de pédopsychiatrie d’Evry m’a introduite 
à un travail qui s’est construit dans le nouage, plutôt disjonctif, entre 
l’éthique désaliéniste de Lucien Bonnafé et l’influence du modèle de 
« l’institution éclatée6 » de l’Ecole expérimentale de Bonneuil-sur-Marne. 

La position désaliéniste se construit – au-delà de la « désaliénation » 
et du combat contre les conditions dégradantes, voire inhumaines in-
fligées aux « aliénés » – en rupture avec l’aliénisme, en tant que mise 

5   Je renvoie à propos du 6ème secteur de psychiatrie adulte de l’Essonne (91G06, EPS 

Barthélémy Durand) à la lecture du livre de Guy Dana Quelle politique pour la folie ? Le 

suspense de Freud (Editions Stock, 2010) et en lien avec le 3ème secteur de psychiatrie 

infanto-juvénile de l’Essonne, (91I03, CH Sud Francilien) à celle de l’ouvrage collectif 

Espace de paroles. Pluralité des pratiques analytiques avec les enfants (sous la direc-

tion de Franck Chaumon, Érès, 2015).

6   Cf. M. Mannoni « L’institution éclatée  », Education impossible, Paris, Editions du 

Seuil, 1973 et Un lieu pour vivre, Paris, Editions du Seuil, 1976. 



242

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

en cause incessante du pouvoir inhérent à l’institution et au psychia-
tre sur le patient. Elle dénonce en quoi la forme pathologique que pré-
sente l’aliéné n’est pas naturelle et immuable. Bonnafé met en avant 
une recherche « à contre-courant » qui se fonde sur une « inversion 
du point de vue7 » qui prend pour objet les systèmes idéologiques et 
institutionnels et non pas le malade. Il lance à cet égard un avertis-
sement qui me semble d’actualité : « si une “psychiatrie de secteur” 
ne parvient pas à prendre le virage désaliéniste, elle accomplit une 
fonction facilitante quant au fonctionnement des mécanismes alié-
nants8. » Cette démarche est mise en tension avec l’orientation analy-
tique qui accorde une importance à la circulation des enfants entre 
plusieurs lieux qui offrent  une  réponse  partielle et différente tant au 
sein de l’institution qu’au dehors : l’alternance de l’absence et de la 
présence a pour vocation de faciliter l’accès au registre symbolique et 
au langage. La discontinuité et l’incomplétude des réponses soignan-
tes entre chaque espace thérapeutique est inscrite dans les pratiques 
institutionnelles au regard d’une conceptualisation théorique, référée 
à Lacan, qui désigne le manque comme présidant à la naissance du 
sujet. Aussi, l’inscription de l’enfant dans le champ de l’Autre par le 
langage et son introduction au désir se fondent d’abord sur l’expé-
rience de cet écart.

Cette orientation de travail se situe dans le voisinage de celle du ser-
vice de psychiatrie adulte dans lequel je travaille depuis plusieurs 
années à Longjumeau (à l’ouest du même département) dont la cons-
truction a initialement plutôt été influencée par le mouvement de 
la psychothérapie institutionnelle9 avant d’être de façon prévalente 

7   Lucien Bonnafé « Thèses 1978 sur la “psychiatrie de secteur” », L’information psychia-

trique, octobre 1978, volume 54, n°8, p.875-886.

8   Ibid.

9   Ce mouvement, né à Saint-Alban pendant la seconde guerre mondiale, se fonde sur 

la nécessité de traiter l’institution hospitalière : François Tosquelles dira que la psycho-

thérapie institutionnelle se tient sur deux jambes, la freudienne psychanalytique et la 

marxiste politique et Jean Oury poursuivra en indiquant qu’elle lutte contre la double 

aliénation du malade par la folie et la société. L’institution est notamment transformée 

par la déconstruction des rapports hiérarchiques au profit d’un dispositif horizontal, 

d’une transversalité qui favorise la circulation de la parole et par son ouverture sur le 



243

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

orientée par la méthode analytique. Ce service s’inscrit dans la dyna-
mique de la politique de secteur qui s’est développée en France dans 
les années 1960 et vise à rompre avec la logique ségrégative, asilaire, 
d’exclusion des fous hors de la cité. Guy Dana développe un modèle 
théorico-clinique selon lequel la distinctivité  des lieux et la pluralité 
des transferts participent à construire une histoire institutionnelle, 
un récit pour le patient qui soutiennent une mise en éveil du sujet10. 
En effet, le passage d’un lieu à l’autre avec l’expérience de leur langa-
ge spécifique apprivoise la conflictualité et réintroduit de la fonction 
tierce. C’est la disparité entre les perspectives propres à chaque lieu et 
leur fréquentation interne qui révèle un manque essentiel, rend pos-
sible un écart à partir duquel le sujet peut se dégager d’une part de 
jouissance qui l’encombre. La traversée par le patient de perspectives 
partielles et différenciées sur le plan institutionnel participe à donner 
forme à un espace lacunaire, vecteur de séparable, dont il pourra se 
saisir pour sa propre énonciation. 

Ces dispositifs institutionnels, au-delà de leurs spécificités et diffé-
rences, s’inscrivent en rupture avec des modèles d’institutions « com-
plètes » et « contenantes ». Il promeuvent les dimensions de discon-
tinuité, de lacunaire et sont plutôt mus par une logique du manque 
comme permettant de donner forme et contour à un non advenu. 
Ainsi, partir de la multiplicité, de l’inadéquation, de l’indiscernab-
le plutôt que d’un référentiel harmonieux, ordonné permet de faire 
des incursions hors de l’opposition dialectique intra/extra, dedans/
dehors. C’est à partir d’un lieu de perte d’illusion de complétude, à 
partir de nos insuffisances articulées que nous pouvons participer à 
produire de l’espace pour le patient. L’éthique analytique qui oriente 
ces institutions ne préétablit pas le savoir à ce que le patient va met-
tre en œuvre dans le dispositif et s’attache à faire place au sujet, à 
l’accueil d’une dimension d’hétérogène à soi.

tissu social, la création d’un club thérapeutique, d’activités culturelles, d’une attention 

à la vie quotidienne qui cherchent à rendre « initiative et responsabilité » aux malades. 

Cf.  Jean Ayme « Essai sur l’histoire de la psychothérapie institutionnelle », Actualités 

de la psychothérapie institutionnelle, Vigneux, Matrices, 1985.  

10   Guy Dana « Une refondation », Che vuoi ?, n°42, 2014, p.87-98.



244

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Aussi, lorsque j’ai découvert l’œuvre de Deligny, sa manière de cons-
truire ses tentatives est venue résonner avec la façon dont la psycha-
nalyse peut inspirer les pratiques institutionnelles. Je précise que cet-
te affinité est à situer en dépit des préventions de Deligny vis-à-vis 
de la psychanalyse. Le travail sur l’agencement du dispositif œuvre 
en particulier à ce que la part d’exil irréductible, la part d’altérité à 
soi-même ne soit pas éradiquée, mais côtoyée comme un inaccessib-
le et soutient en cela la possibilité d’un commun, d’un partage qui se 
fonde précisément sur une faille fondamentale. A cet égard, Deligny 
souligne que la tentative « concerne ce nous que nous sommes. (…) 
Nous sommes là et eux aussi, à la recherche d’une cause commune, 
et à eux et à nous11. »

Par ailleurs, il existe dans le champ des pratiques de soin une tendan-
ce à combattre les processus ségrégatifs et les violences institution-
nelles qui se développent actuellement contre les patients en appe-
lant à un accueil humain de la folie ou en mettant en avant la valeur 
de certains modèles institutionnels. Ce positionnement est crucial et 
essentiel, mais il me semble toutefois qu’il est insuffisant. En effet, 
face à la pression extérieure aujourd’hui, un certain repli défensif, 
une sclérose guette le secteur, là où ce serait précisément l’occasion 
d’inventer de nouvelles articulations, de repenser les agencements 
et solidarités locales. Il me semble que Deligny dessine un autre voie 
possible par ses tentatives : il ne s’agit, pour lui, ni de se soutenir d’un 
modèle à opposer à celui qui prévaut, ni de formuler une critique des 
pouvoirs en place – que ce soit sous une forme foucaldienne ou en-
core matérialiste dialectique - mais de trouver des formes nouvelles, 
d’opérer des transformations à partir des situations locales et des in-
ventions possibles. De ce point de vue, construire nos tentatives, en 
s’inscrivant en rupture avec les discours déclinistes ou passéistes, ou 
nostalgiques d’un âge d’or prétendu qui serait révolu, implique de 
produire des pas de côté à même de se départir des systèmes totali-
sants, bien-fondés12. Cela implique de s’engager dans une expérience, 
11   « Fernand Deligny : une vie en marge. 30 ans de dialogue avec les irrécupérables » L’Ex-

press-Méditerranée, mars 1972, p.60-80. www.cip-idf.org/IMG/doc/deligny_une_vie-2.doc

12   F. Deligny : « S’agit-il lors d’une tentative de saper toute forme d’organisation so-

ciale ? Il s’agirait plutôt d’opérer de telle manière que les tenants de la construction ne 



245

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

sans garantie possible, qui se voue à permettre de l’inédit. En cela une 
des fonctions du clinicien est bien de travailler à ce que la mise en 
question des frontières devienne une zone de partage.

2.De la nébuleuse de l’asile à la tentative13

La trajectoire des tentatives de Deligny témoigne de sa position ori-
ginale dans le champ du débat critique sur les pratiques de la folie. 
Il importe, en effet, de rappeler qu’avant d’initier la construction des 
aires de séjour dans les Cévennes à l’âge de 53 ans, Deligny avait déjà 
travaillé auprès d’enfants « aliénés » à l’hôpital psychiatrique d’Ar-
mentières, où il fut embauché en tant qu’instituteur spécialisé, puis 
en tant qu’éducateur de 1939 à 1943. L’asile psychiatrique est alors 
pour les enfants dits « inéducables », « arriérés profonds » ou encore 
«  encéphalopathes irrécupérables  » un lieu vétuste d’enfermement 
derrière les grilles et de relégation, parfois à vie. Le quotidien s’en-
roule dans une monotonie inépuisable et ceci dans des conditions 
proches des pavillons pour adultes14. Deligny y entreprend alors avec 
quelques autres - des gardiens, chômeurs du textile, artisans sans tra-
vail – de supprimer les sanctions, de monter des ateliers, de proposer 
des sorties hors de l’asile. 

Deligny n’œuvre alors pas à nourrir une contestation directe de l’ins-
titution totalisante et asilaire, mais plutôt à créer une marge nécessai-
re. « Être d’asile » apparaît comme une position en équilibre instable, 
démarche en mouvement perpétuel, dessinant un espace habitab-
le pour l’humain. Deligny écrit : « Œuvrer à l’asile – à l’asile en tant 
qu’ouvrage – et fouiller dans les décombres en quête de l’individu, il 
se trouve que c’est tout à fait la même chose15. »

soient pas si sûrs de son bien-fondé. » : Postface de F. Deligny « Par-ci par-là, un petit 

éclat qui miroite... » dans Pierre-François Moreau Fernand Deligny et les idéologies de 

l’enfance, Éditions Retz, 1978, p.201-207.

13   « L’éthique c’est encore un mot nébuleuse… comme image, comme asile. » dans «  

Ce qui ne se voit pas » (1990), Œuvres, Paris, L’Arachnéen, 2007, p.1775.

14   Les enfants sont alors admis en placement d’office comme dangereux pour l’ordre 

public et la sécurité des personnes sous le régime de la loi de 1838 par les services de 

pédiatrie des hôpitaux. 

15   F. Deligny, a comme asile (1975), Paris, Dunod, 1999.



246

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Cette première tentative est riche d’enseignements pour Deligny  à 
l’égard de la psychiatrie. Des malades chroniques ont disparus lors 
des bombardements  : certains sont revenus ou ont été ramenés et 
d’autres se sont sauvés. Parmi ceux qui ne sont pas rentrés à l’asile 
des dizaines d’entre eux auraient pu rester reclus dans son enceinte 
à perpétuité. « Dangereux. Abrutis. Fous dangereux16.  » Et voilà que 
les soignants apprennent, au fil des années, que ces malades se sont 
retrouvés travaillant, bien vus par le voisinage, là où ceux qui sont 
restés à l’asile sont pour bon nombre morts de faim17.

Pendant la même période s’initie la psychothérapie institutionnelle à 
Saint-Alban, où s’organisent entre les soignants et les malades avec 
la complicité de la population un approvisionnement alimentaire et 
s’instaurent des changements décisifs sur le plan des relations soig-
nants-soignés. Deligny est au fait de ce mouvement à portée éminem-
ment politique et culturelle, qui bouleverse la conception de la folie 
et modifie profondément la réflexion sur l’institution, en rupture avec 
une vision technique de la psychiatrie. Il arrive à la clinique de La 
Borde dans le Loir-et-Cher en 1965, où il est invité par Felix Guattari et 
Jean Oury. Il y séjournera pendant 2 ans avant de partir avec Jean-Ma-
rie, renommé Janmari18, enfant autiste de 12 ans, dans les Cévennes. 
Il y construit alors un lieu de vie et d’accueil où seront reçus des en-
fants adressés par d’autres institutions telles que celle de Bonneuil-
sur-Marne en lien avec Maud Mannoni.

Deligny a souvent été critiqué pour une forme d’idéalisation de la 
singularité d’être des autistes, de la vacance de langage qui est la leur, 
et il a pu être accusé d’entretenir une forme de méconnaissance de 
leur souffrance et de leurs angoisses, en les abandonnant au désœu-
vrement ou au silence et en ne cherchant pas à aller à leur rencontre 
pour les inscrire dans le lien et tenter de les amener à sortir de leur 

16   F. Deligny, « Journal d’un éducateur » (1966), Œuvres, op. cit., p.11.

17   Entre 1940 et 1944, il existe une période de restrictions alimentaires en France en 

lien avec l’Occupation, pendant laquelle il y a eu plus de 40000 morts parmi les mala-

des hospitalisés en psychiatrie.

18   Janmari lui est confié par sa mère, après un long séjour à la Salpêtrière où il a été 

diagnostiqué « encéphalopathe profond ».



247

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

repli19. Si Deligny refuse toute approche qui s’apparenterait à édifier 
un savoir clinique psychopathologique sur les autistes – ce qui a ma-
lheureusement souvent contribué au désintérêt ou à la défiance des 
soignants pour ses écrits – ses observations sur Janmari ou d’autres 
enfants accueillis au sein des aires de séjour sont bien souvent éclai-
rantes sur l’autisme. Ses ouvrages témoignent également du travail 
entrepris par les « présences proches » qui se positionnent en adja-
cence de l’autiste, en ne cherchant pas à le forcer hors de son retrait 
et en œuvrant plutôt à rendre ses initiatives possibles. La dimension 
clinique des pratiques de Deligny me semble indubitable  même si 
elle n’est pas univoque  : son enchevêtrement avec les perspectives 
anthropologiques, artistiques et politiques participe certainement à 
l’allégement des symptômes des enfants autistes. En effet, les en-
fants en viennent parfois à participer aux gestes du quotidien et à 
cesser de se mutiler. Et surtout ils vivent dans un milieu ouvert qui 
est incomparable avec l’asile où certains auraient pu rester enfer-
més, s’ils n’avaient pas été adressés puis accueillis dans le réseau des 
Cévennes. La tentative de Deligny est certainement à resituer dans 
une conjoncture culturelle et politique particulière  : elle peut, cer-
tes, aujourd’hui être critiquée, mais elle pourrait aussi donner à pen-
ser concernant les transformations possibles au sein des structures 
spécialisées hospitalières pour enfants autistes et engage à dénoncer 
la pénurie des institutions à même de les accueillir, accompagner et 
soigner. On mesure aussi l’écart entre la proposition de Deligny et 
les méthodes thérapeutiques éducatives comportementales qui font 
florès ou même encore le gouffre avec l’usage contemporain de tech-
19   Par exemple Henri Rey Flaud critique les pratiques de Deligny en ces termes : « Le 

rôle de celui qui a aujourd’hui choisi d’accompagner un autiste n’est pas de relever “les 

lignes d’erre” que cet enfant accomplit interminablement en le laissant à son errance, 

mais d’entreprendre de l’arracher à ce processus d’éternel retour pour l’appeler à l’à-

venir (…) Ainsi le médecin, le thérapeute, l’éducateur et tous les autres soignants se 

doivent d’aller à la rencontre de l’autiste avec ce qu’ils savent ou croient savoir de l’au-

tisme, avec leurs références théoriques propres, leur histoire, leur personnalité, leur 

empathie, leur contre-transfert particulier à chaque enfant. Tous ces éléments consti-

tuent, en effet, l’“appareillage” qui va permettre à l’autiste de sortir de l’univers de la 

permanence et de l’éternité où ne se joue pas la vraie vie, comme le pensait Deligny, 

mais où perdure une existence léthargique, affine de la mort. » dans Sortir de l’autisme, 

Flammarion, 2013, p.100-101.



248

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

niques telle que la sismothérapie pour les autistes qui s’automutilent. 

Continuons à préciser les points de proximité et de démarcation en-
tre la tentative de Deligny et les expériences de psychiatrie critique 
que j’ai choisi de privilégier dans ce texte. Si Deligny se détourne, tout 
comme les mouvements désaliénistes et de psychothérapie institu-
tionnelle, d’une position de savoir sur le patient au profit d’un travail 
sur le milieu, il va plus avant en portant la réflexion sur la question 
du «  vivre  ensemble  » avec des individus régis par un mode d’être 
différent. La tentative, telle que Deligny l’entend, se constitue de fait 
en tant que critique radicale dans le champ des pratiques de la fo-
lie – même si elle ne s’énonce pas comme telle – en se détournant 
du vocable même ayant trait au fait psychiatrique ou la pathologie 
mentale. Elle ne se fonde pas sur une visée thérapeutique directe et 
n’est pas déterminée par une conception clinique du transfert : elle se 
déploie à partir du lieu de la différence de l’autre, en essayant de faire 
part à la perspective des individus qui s’inscrivent en rupture avec 
l’ordre habituel établi, à partir de ce qui échappe à la raison commu-
ne et de ce que nous ne savons pas de nous-mêmes. De manière plus 
générale pour Deligny, la question qui prévaut n’est pas celle du soin, 
mais d’intervenir sur les circonstances, de transformer l’agencement 
des espaces de façon à créer un écart propre à accueillir les initia-
tives des enfants. Il récuse toute idée d’édification d’un modèle qui 
pourrait avoir une ambition de reproductibilité ou d’exemplarité et 
ne croit pas en l’idée d’un dispositif qui pourrait être adéquat en soi 
aux patients reçus, notamment aux psychotiques ou autistes. En ce 
sens, il s’écarte de l’idée selon laquelle il pourrait exister de facto une 
« bonne psychiatrie » ou une « bonne institution » en tant que modè-
le. Il ne s’agit pas non plus de lutter contre le savoir-pouvoir institué 
selon un rapport critique, mais plutôt par la marge d’inventer des mi-
ses en places pour qu’autre chose puisse se produire dans l’attrait au 
dehors. Il s’agit de faire asile à l’humain, en contrepoint de l’homme-
que-nous-sommes, aux antipodes d’un apprentissage de ce ON qui 
aurait manqué à ces individus-là20. La tentative ne se réclame pas, 
en cela d’une démarche humaniste à vocation universaliste, avec les-

20   F. Deligny a comme asile (1975), op. cit.



249

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

quelles Deligny entretient une méfiance, mais est plutôt à envisager 
comme une « œuvre d’art où le politique se réfracte21. »  En outre, son 
approche se dégage plus largement de toute prescription morale, en 
surplomb dans la nécessité bien comprise que des formes de vie in-
tuitives s’incarnent22.

La position de Deligny pose une question difficile du point de vue du 
soin. En effet, si le travail soignant auprès des enfants autistes rend 
sensible à leur rapport au monde tout à fait singulier et incite à faire 
place à leurs inventions, il nécessite aussi de s’engager à plusieurs 
pour les aider à se dégager de la souffrance, de l’isolement et des mi-
ses à mal du corps parfois sévères avec lesquels ils se débattent. En 
ce sens, la mise entre parenthèses de la dimension de souffrance et 
de maladie mentale des enfants psychotiques et autistes dans l’abord 
théorico-clinique développé par Deligny va de pair avec un refus de 
considérer que l’enfant est engagé subjectivement dans son symp-
tôme, même à son insu. En d’autres termes, les adultes du réseau 
des Cévennes n’anticipent pas le sujet chez l’autiste en pensant et 
en portant la dimension transférentielle du travail auprès d’eux. Dès 
lors comment faire pour penser la valeur du symptôme comme ex-
pression subjective souvent malheureuse et ne pas assigner l’autiste 
à un statut de représentant de « l’humain » ? À cet égard, je dois ici 
préciser que je considère l’approche psychanalytique associée à une 
offre de soin assumée comme tout à fait primordiale, irremplaçable 
et essentielle dans l’accueil des autistes en articulation avec la prise 
en considération de la dimension existentielle et du respect de la part 
énigmatique de leur mode d’être. Ce qui n’enlève nullement l’intérêt 
aujourd’hui que représente une lecture critique de l’expérience de 

21   F. Deligny, « Le Croire et le Craindre » (1978), Œuvres, op. cit., p.1153.

22   En cela la démarche de Deligny entretient des affinités avec la pensée de Spinoza 

pour lequel le désir, le conatus, en tant qu’effort de persévérer dans son être, n’émerge 

pas  - comme dans son acception analytique -  de la quête de l’objet-toujours-dejà

-perdu, mais les individus sont mus par un accès pratique à la connaissance vraie par 

lequel ils deviennent leur propre cause. 

Cf. A. de Séguin « L’automatisme spirituel  : de l’individualité à l’éternité », actes du 

colloque Centre culturel international de Cerisy « Les psychanalystes lisent Spinoza » 

(2016), à paraître.



250

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Deligny et ceci aussi pour enrichir la réflexion sur les dispositifs de 
soin actuels et la clinique.

3.Les marges du commun dans l’institution
Deligny décrit la tentative dans son absence d’ancrage dans l’institu-
tion23 comme entreprise souple, sans destination préétablie, engagée 
par quelques-uns, qui ne se situe pas dans un projet affiché et qui se 
trame à partir de la situation telle qu’elle se présente. Ses instigateurs 
guettent « la rencontre d’événements assez rares qui ne peuvent pas 
être créés arbitrairement24. » La tentative se monte et persiste en con-
tiguïté avec une recherche qui donne forme à un lieu, tant par l’ex-
périence de la vie coutumière que par la destitution de toute visée de 
projet ou d’institutionnalisation. Dans l’expérience des Cévennes, De-
ligny effectue un double renversement de perspectives : il s’agit d’une 
part de créer des conditions propices à l’accueil des enfants autistes 
au sein même du «  coutumier25  » et non pas d’appliquer un savoir 
clinique sur eux, mais aussi de se déplacer de notre point de vue vers 
le « point de voir » de ceux qui n’ont pas l’usage du langage. Deligny 
écrit dans nous et l’innocent : « il s’agissait, cette fois-ci à partir de la va-
cance du langage vécue par ses enfants-là, de tenter de voir jusqu’où 
nous institue l’usage invétéré d’un langage qui nous fait ce que nous 
sommes, autrement dit considérer le langage à partir de la “position” 
d’un enfant mutique comme on peut “voir” la justice – ce qu’il en est 
de - de la  “fenêtre” d’un gamin délinquant26. » Il s’agit de relever des 
traces de ce qui est repéré du point de voir de l’autiste au sein du ré-
seau qui se révèle au fil des gestes, dans l’écho entre les trajets des 
présences proches et les lignes d’erre des enfants. Sur cette ligne de 
partage, Deligny écrit  : « De deux choses l’une  : ou ON s’acharne à 

23  Je renvoie aussi à la lecture de l’article d’Igor Krtolica « La “tentative” des Cévennes. 

Deligny et la question de l’institution », Chimères, 2010/1 (N°72), p.73-97. 

24   F. Deligny, « Nous et l’innocent » (1978), Œuvres, op. cit., p.705.

25   Le coutumier concerne ce qui se déploie au ras du quotidien, dans la régularité 

des tâches de tous les jours : « Mettre la table et manger, préparer la cuisine, laver la 

vaisselle, couper et scier du bois, faire la lessive, faire ses besoins, s’habiller, préparer 

et cuire des galettes, sortir les chèvres. Cela c’est le coutumier » dans les « Cahiers de 

l’immuable/1 »,  Œuvres, op. cit., p.852.

26   F. Deligny « Nous et l’innocent » (1978), Œuvres, op. cit., p.691.



251

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

méconnaître la rupture, à faire comme si elle n’existait pas ou n’éta-
it qu’apparente, ou il faut chercher à passer par ailleurs, permettre à 
l’individu d’exister, ne serait-ce que d’une manière intermittente et 
fugace27. » Il en découle pour Deligny une façon de penser le dispositif 
d’accueil des aires de séjour sans déclaration de visée thérapeutique 
directe, mais dont la portée clinique peut être décrite.

Fernand Deligny prend pour métaphore le radeau pour figurer l’amé-
nagement des espaces nécessaires pour façonner quelque dérive : « 
Quand les questions s’abattent, nous ne serrons pas les rangs – nous 
ne joignons pas les troncs – pour constituer une plate-forme concer-
tée28. » Jean Oury a pu appliquer cette métaphore déployée par Deligny 
autour du radeau à la clinique de La Borde et rapprocher la tentative 
de Deligny du champ du travail institutionnel : « Deligny quoi qu’il en 
dise fait une analyse institutionnelle : le radeau est une institution, 
une invention permanente, qui tient le coup. Dans un radeau, il y a du 
plein, du vide, des nœuds. Tout le travail institutionnel consiste à vé-
rifier le vide, les planches, et les nœuds. Ça demande un travail gigan-
tesque, permanent29. » Deligny récuse la possibilité qu’une tentative 
soit flanquée de l’adjectif institutionnel, tant l’institution revêt pour 
lui une visée structurellement idéologique avec des projets théra-
peutiques, des « pratiques du vouloir », formant un ensemble qui a 
tendance à collaber l’espace vide nécessaire aux « inadvertances » et 
initiatives. Deligny craint que l’institution n’écrase la tentative avec 
ses intentions d’analyse, ses techniques. Offrir un intervalle pour que 
du commun puisse apparaître, implique pour Deligny de blesser l’ins-
titution, d’y inscrire la trace d’un agir : « Je me dis que la tâche d’une 
tentative est d’échopper le ON de l’institution ; échopper n’a jamais 
voulu dire vider des chopes, mais érafler, une tentative étant pour ce 
que j’en pense, une éraflure - cicatrice serait trop dire - dans la cou-

27   F. Deligny, « Le Croire et le Craindre » (1978), Œuvres, op. cit., p.1147. Je souligne.

28   Ibid.

29   S. Alvarez de Toledo, J. Oury, B. Ogilvie,  2001. « Figures du radeau : réflexion sur un 

modèle poétique-politique, à partir de Fernand Deligny », séance du 14 février 2001, 

séminaire des Territoires organisé par Jean-François Chevrier à l’École nationale su-

périeure des Beaux-arts de Paris, inédit, http://www.youscribe.com/BookReader/In-

dex/402198?documentId=373689



252

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

enne de l’inéluctable monstre qui peut se dire état des choses. Et une 
éraflure, c’est déjà mieux que rien ou qu’un projet qui reste à l’état de 
projet30. »

Au terme de ce bref parcours historico-épistémologique, il me semble 
que la démarche de Deligny à travers la tentative des Cévennes, com-
me celle de la psychanalyse en des coordonnées autres, appelle à faire 
place à une forme de suspens dans notre écoute et notre regard, mais 
aussi à supporter ce qui ne s’explique pas et échappe à notre enten-
dement. La fabrique d’un écart, qui donne l’occasion à l’autiste d’un 
agir, de prendre part par un geste au quotidien des choses à faire, opè-
re de fait comme adresse indirecte : « Même si on dit qu’il ne faut pas 
répondre, pas s’occuper d’eux, nous agissons quelque chose qui nous 
retient de nous adresser à eux mais qui indirectement est une adres-
se. Encore faut-il s’en apercevoir31. » Encore faut-il s’en apercevoir.

Aussi, si il la tentative déroge à l’ordre institué, elle entretient à mon 
sens une affinité certaine avec ce qui préside à l’éclosion de « praxis 
instituantes32 ». Je ne pense pas que l’institution soit monolithique et 
que la tentative agisse exclusivement dans son ombre : il me semble 
possible de penser l’institutionnel comme un champ ouvert traversé 
par des contradictions, des paradoxes et une pluralité de perspectives 
qui donnent lieu à une version adjacente, toujours en devenir, dont 
les cliniciens sont responsables mais tout en même temps essentiel-
lement dessaisis.  

AUX BORDS DE LA DISPARITION 
1.Le partage entre le dedans et le dehors
Une des questions centrales posées par Deligny est celle de la façon 

30   F. Deligny « Projet et tentative. Une lettre du 1er décembre 1988 à Daniel Terral », 

VST-Vie sociale et traitements, art. cit.

31   F. Deligny, « Cahiers de l’immuable/2 »,  Œuvres, op. cit., p.935. 

32   La « praxis instituante » est définie par Pierre Dardot et Christian Laval, comme « 

tout à la fois l’activité qui établit un nouveau système de règles et l’activité qui cherche 

à relancer en permanence cet établissement de manière à éviter l’enlisement de l’ins-

tituant dans l’institué. » dans P. Dardot, C. Laval Commun. Essai sur la révolution au XXIe 

siècle, Paris, La Découverte, 2014.



253

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

dont l’homme peut faire place au commun. Il entend le commun com-
me une modalité de lien fondé sur un inappropriable qu’il situe hors 
du système énonciatif et qui échappe à la communication intersub-
jective, mais aussi au regroupement communautaire33. Deligny soulig-
ne que le commun « ne communie, ni ne communique34 ». Il situe le 
commun comme liminaire, c’est-à-dire comme zone de partage qui sort 
de l’escarcelle de l’un et de l’autre : « Dire que le commun est  liminai-
re rappellerait qu’il est “initial”, primordial, et toujours/déjà éliminé, 
“chassé hors du seuil” nous dit le dictionnaire qui ajoute à propos du 
verbe éliminer : “écarter, faire disparaître à la suite d’un choix”35. » De-
ligny décrit une frontière entre le « mode d’être » de l’autiste et celle 
des adultes des aires de séjour. Il ne s’agit pas pour lui de démentir 
cette différence essentielle ni de pallier à cette incommunicabilité. 
Deligny part à l’exploration de cette zone frontalière : « Cet espace-là, 
entre eux et nous, je dis qu’il est inexploré. C’est la banquise avant les 
expéditions vers le pôle. Sur les cartes, du blanc, le vide. Qu’en est-il, 
que peut-il en être d’un mode de relation qui s’articulerait lors d’un 
détour qui peut paraître insensé ? Mais ce qui apparaît à qui ne se 
contente pas d’énumérer les symptômes, c’est que, dans les moindres 
gestes et justement les plus spécifiques, perce une quémande d’autre 
chose36. »  Aussi Deligny construit un espace sous-tendu par les tra-
jets et lignes d’erre tracés sur les cartes. Quand il n’y a pas de corps 
à soi, il est possible de s’arrimer à des points de coïncidence, qui ne 
sont ni dedans ni dehors, qui se situent à la confluence. Le travail des 
présences proches est précisément de donner lieu à ces repères qui 
construisent un bord.

Jacques Lin évoque une métaphore que prenait Deligny pour parler 

33   Franck Chaumon souligne que la tentative de Deligny interroge la fiction démocra-

tique selon laquelle chacun peut prendre part à la vie de la cité : « comment celui qui 

reste en deçà de la parole, qui ne saurait dire je sur la place publique ni être représenté, 

pourrait-il prendre sa part du commun ? » dans F. Chaumon, « L’autiste, au bord du po-

litique », Critique, N°800-801 « Où est passée la psychanalyse ? », p.131-142.

34   F. Deligny « L’enfant comblé », L’arachnéen et autres textes, op. cit,  p. 144.

35  F. Deligny « Quand le bonhomme n’y est pas », L’arachnéen et autres textes, op. cit., p.216

36  « Fernand Deligny : une vie en marge. 30 ans de dialogue avec les irrécupérables » 

L’Express-Méditerranée, itw. cit.



254

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

de ce qui peut faire écart avec la démarche  de compréhension, de 
se « pencher sur le sujet ou le présumé sujet » : celle des « pêcheurs 
d’éponge » qui ont un appareil, un cadre en bois avec une vitre pour 
éviter la réverbération du soleil qui empêchent de voir le fond. Il asso-
ciait les reflets du soleil au langage et le cadre aux cartes qui évitent 
l’aveuglement37. 

A cet égard, Deligny s’emploie par les mises en place qu’il propose à 
partager des espaces où l’on peut tracer les contours de ce qu’on ne 
peut pas voir, où l’on peut accueillir les indicibles ou ce qui bruit trop 
fort comme des silences. Plusieurs installations participent au sein 
du coutumier à rendre possible la surprise à partir de ce qui reste 
selon lui usuellement occulté, éclipsé par la dimension symbolique.
  
2.Tracer le « corps commun »
Jacques Lin explique que c’est un jour où il parlait à Deligny de sa 
préoccupation, de son désarroi face au comportement déroutant des 
enfants qui se font du mal, se frappent que celui-ci lui a proposé de 
tracer des cartes : sur un fond de carte le territoire et le plan du cam-
pement, puis sur les calques les déplacements de chacun38,39. C’est 
à partir de là que les lignes d’erres des enfants autistes et les trajets 
coutumiers des adultes furent tracées pendant des années sur des 
calques40. Le premier effet a été celui de « décaler l’attention », en ac-
centuant l’importance du coutumier et en déplaçant la focale du re-
gard porté sur l’enfant. Puis une table lumineuse fût bricolée avec un 
néon. La superposition des papiers calques a fait apparaître que les 
lignes d’erre ne dépassaient pas une limite donnée, là où il n’y avait 
pas de barrière, donnant forme à un cerne. Les cartes révèlent un bord 
invisible, là où le signifiant ne s’est pas inscrit. S’y révèle aussi la per-
sistance de certaines figures, de constellations hors de toute inten-
tion ou finalité établie.  Les « chevêtres » se nouent autour de choses 

37   Interview de Jacques Lin, 8 Avril 2008, Espace Ecully (69), journée d’étude L’actualité 

de Deligny, 10’ : http://derives.tv/le-temoignage-de-jacques-lin/

38   Interview de Jacques Lin, 8 Avril 2008, itw. cit.

39	   Jacques Lin, La vie de radeau, Marseille, Le mot et le reste, 2007. 

40   Voir les cartes transcrites, rassemblées et décrites dans « Cartes et lignes d’erre. 

Traces du réseau de Fernand Deligny 1969-1979 »,  L’Arachnéen, 2013.



255

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

qui influencent, comme par aimantation, le trajet des lignes d’erre 
des enfants41 : ils se situent au croisement des détours des enfants 
et des trajets habituels des présences proches – trouvant parfois lieu 
en leur absence même – ou apparaissent par exemple encore là où 
l’eau passe. C’est là où le commun n’implique pas selon Deligny une 
communication intersubjective entre les adultes et les autistes ou en-
core des injonctions ou interpellations à faire qui s’adresseraient aux 
enfants. Le commun nait dans un écart avec l’exhortation. Il s’agit de 
déplacer l’attention des adultes en traçant les cartes et par ce truche-
ment de faire apparaître ce que nous ne voyons pas. C’est là où le dé-
placement des adultes sur le territoire, le « moindre geste » – tapoter 
la main sur une table, déplacer une pierre, laver une assiette – devien-
nent réels à l’aune du point de voir de l’autiste. Le renversement de 
perspectives est ici flagrant. C’est la présence proche qui encombrée 
du « bonhomme qui nous habite » doit par la médiation des cartes se 
dessiller les yeux42, mettre en suspens le « SE voir » afin de faire place 
au « CE voir » de l’enfant autiste et pouvoir planter quelques dérives43. 
Deligny décrit la manière dont le réseau se trame entre la position des 
adultes qui se tiennent au bord de l’altérité de l’autiste et ses lignes 
d’erres : « Respecter l’être autiste n’est pas respecter l’être qu’il serait 
en tant qu’autre ; c’est faire ce qu’il faut pour que le réseau se trame. 
Faire ce qu’il faut ? Il n’y a rien à faire, que permettre au réseau de se 
faire44. ».

On voit que Deligny cherche à déplacer le point de mire de l’adulte 
vers les cartes et à éviter toute confrontation directe pour les enfants 
avec le regard ou la parole de l’adulte pour que se révèle ce qu’on ne 

41   F. Deligny, « Le Croire et le Craindre » (1978), op. cit., p.1109.

42   Ingeborg Bachmann parle de la tâche de l’écrivain dans un discours prononcé en 

1959 : « Nous ne disons pas cela pour exprimer le fait que nous percevions une chose 

ou un événement extérieurs, mais parce que nous comprenons que justement nous 

ne pouvons pas voir. Voilà ce que l’art devrait réaliser : réussir, dans ce sens là, à nous 

dessiller les yeux. » dans « On peut exiger de l’homme qu’il affronte la vérité », Europe, 

N°892-893, août-septembre 2003, p.37-39.

43   F. Deligny « Quand le bonhomme n’y est pas », L’arachnéen et autres textes, op. 

cit., p.217.

44   F. Deligny « L’arachnéen », L’arachnéen et autres textes, op. cit., p.95.



256

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

voit pas, ce qui «  reste, réfractaire à toute compréhension ». Il s’agit 
d’introduire une « fêlure » entre le point de vue de l’adulte et le « point 
de voir » de l’enfant autiste et de lui donner lieu, topos, au sein même 
du coutumier des aires de séjour45. Deligny situe la résistance à donner 
lieu au mode d’être de l’autiste du côté de l’adulte et surtout de l’adulte 
qui voudrait comprendre l’enfant ou chercherait son bien en le « sem-
blablisant46 ». « Un peu lassés de ces excès de compréhension dont il 
était flagrant que l’enfant n’en pouvait plus, d’être compris, et alors 
c’était de l’invivable qui se faisait jour, nous nous sommes mis à pen-
ser que topos pouvait être le lieu du reste, c’est-à-dire de ce qui semble 
réfractaire à la compréhension qui, ne l’oublions pas, sous couvert de 
l’embrassade, nous parle de ces idées qu’un signe représente47. » 

Dans son texte « Quand le bonhomme n’y est pas », Deligny s’intéres-
se à interroger la place du réel pour l’autiste. À partir d’une citation de 
Lacan qui indique que « le réel, c’est ce qu’on retrouve à point nommé 
; toujours à la même heure de la nuit, on retrouvera telle étoile sur 
tel méridien, elle reviendra là, elle est bien toujours là, c’est toujours 
la même48. », Deligny questionne : « Que, lorsqu’il y va des étoiles, le 
réel soit dehors, c’est à ne point douter. Mais le réel perçu par un être 
humain qui n’a pas conscience d’être, c’est encore du réel. Peut-on 
dire que le réel est dedans49 ?». Ainsi Deligny situe dehors ce qui reste 
hermétique au champ du langage, non médié par le symbolique. Dès 
lors la démarche de Deligny n’est pas celle de tenter d’emmener ces 
enfants autistes vers l’échange ou la parole, mais de partir de leur 
point de voir, de la vacance du langage. Il s’agit de tramer une zone li-
45   F. Deligny « L’enfant comblé », L’arachnéen et autres textes, op. cit., p.141.

46   F. Deligny : « Il s’agirait alors de deviner ce que l’être autiste peut vouloir ? Et si de 

tout vouloir, il en était dépourvu ? On voit bien alors qu’intervient l’a priori de la sem-

blabilité, ce qui efface, pour une bonne part, le respect dû à l’étranger et même la sim-

ple reconnaissance qu’un être humain étranger puisse être. » dans « La voix manquée 

», L’arachnéen et autres textes, op. cit., p.187.  C’est moi qui souligne.

47   F. Deligny « L’enfant comblé », L’arachnéen et autres textes, op. cit., p.140.

48   Jacques Lacan, Le Moi dans la théorie de Freud et dans la technique de la psycha-

nalyse, Paris, Le Seuil, 1978 cité dans F. Deligny « Quand le bonhomme n’y est pas », 

L’arachnéen et autres textes, op. cit., p.192.

49   F. Deligny « Quand le bonhomme n’y est pas », L’arachnéen et autres textes, op. cit., 

p.195.



257

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

minaire commune entre ces enfants et les présences proches. Deligny 
insiste sur la façon dont ce qui usuellement « comblé, c’est la limite, 
la fêlure, la faille entre le dedans, là où ça fonctionne au symbolique, 
et le dehors, où le réel a lieu. Or cette fêlure, cette faille tranchée, le 
langage n’a de cesse de nous faire croire qu’elle est comblée50. » Aussi 
pour cerner la part de dehors irréductible, il s’agit de recourir à des 
dispositifs, véritables appareillages spécifiques qui donnent présence 
à une forme d’écriture à la contiguïté des zones blanches d’inscrip-
tion symbolique. 

Des instruments (la caméra, les cartes) peuvent participer à ouvrir un 
espace propice à accueillir un événement qui ne peut être prévu, qui 
arrive de façon impromptue, là où l’adulte suspend le regarder et le 
parler. C’est à partir de la trouvaille de ces repères qui viennent bor-
der le corps commun qu’une initiative peut être permise : « Il se pour-
rait que repérer soit un “infinitif primordial” qui persiste à préluder 
hors le nommer qui concerne le sujet, alors que c’est par cette fonc-
tion organique du repérer que se mobilise, “s’unifie” – ne serait-ce que 
par instants – l’individu proprement dit, capable alors d’initiatives qui 
n’ont rien à voir avec ce qu’il en serait du projet d’un sujet51. »

Il est intéressant de croiser ce que Deligny avance avec l’approche 
de psychanalystes se référant à Lacan à propos de ce qui a échoué à 
s’inscrire dans le champ symbolique chez les autistes qui se révèle 
notamment à travers les comportements de « marquage du corps52 » 
réel. Henri Rey Flaud développe la façon dont la non-entrée dans le 
champ de l’Autre a laissé l’autiste dans une non différenciation entre 
l’intérieur et l’extérieur : « Il faut savoir que cette défaillance identi-
taire structurale, qui laisse souvent éperdus les enfants concernés, a 
son origine dans une carence du symbolique : elle tient à l’échec du 
procès de double inscription nécessaire pour circonscrire leur vide 

50   Ibid., p.197.

51   F. Deligny, « Le Croire et le Craindre » (1978), Œuvres, op. cit., p.1151.

52   H. Rey-Flaud écrit  : «  l’enfant autiste (…) va s’efforcer de pallier à la carence de 

la relève scripturale attendue (…) en produisant par le truchement d’actes “réels” un 

substitut du marquage des sensations (…) lié à la constitution du “lieu”. » dans L’enfant 

qui s’est arrêté au seuil du langage. Comprendre l’autisme, Aubier, 2008, p.228-229. 



258

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

intérieur, lieu de recueil des premières “empreintes”, et c’est le défaut 
de ce lieu symbolique interne qui produit chez eux le sentiment de 
non discrimination entre les limites de leur corps et celle du mon-
de53. » Si on suit le fil de la proximité de ces visions, au-delà de la dif-
férence des postulats d’approche et de travail, il est possible d’avan-
cer l’hypothèse que les cartes viennent transcrire au fil des jours les 
marques d’un corps réel commun, en dessinant sur l’étendue des ai-
res de séjour les entrecroisements des trajets des présences proches 
et des autistes54. Par la superposition des cartes tracées quotidienne-
ment, à partir du mouvement des enfants, une dimension temporelle 
s’associe à l’espace bidimensionnel dans lequel se déplace l’enfant 
autiste. La comparaison des cartes fait apparaître ce qui fait repère 
pour un enfant : « J’appelle trace de corps commun le fait que le voisin 
passant souvent près de la fontaine, Janmari pour lui c’est un repère, 
c’est ni l’Un ni l’Autre. Il n’y va pas de la volonté ou de la trace volon-
tairement laissée par quiconque. De même pour Janmari, ça n’a au-
cun intérêt utilitaire pour lui de se balancer pendant trois heures pas 
bien loin de l’endroit où les gens sont passés. Il y a là trace de corps 
commun55. »  Deligny nous propose ainsi de nous déplacer de la ques-
tion de la non inscription d’un lieu symbolique chez l’autiste à celle 
de la construction d’un lieu commun, d’un corps commun. Il s’agit de 
transcrire-tracer-repérer pour Deligny. « Le corps commun n’est donc 
pas un vain mot. Il est là et là, repéré. Là n’est pas n’importe où, étoile 
d’une constellation qu’on pourrait croire établie comme l’est la Gran-
de Ourse, sauf que si nous regardons la Grande Ourse, elle s’en fout 

53   Ibid., p.240. 

54   F. Deligny : « Le corps commun n’est pas un cadastre. C’est un ensemble de mo-

ments où l’émoi n’est pas pour rien. (…) Il faut faire attention à ce que peut être la 

dimension du hasard. Il faut faire attention à la dimension du blanc. La ligne d’erre 

nous échappe mais il y a de l’émoi à la clé. À simplement transcrire, transposer on 

perdrait de vue la véritable démarche des cartes qui est de tracer et grâce à des tracers 

scrupuleux s’apercevoir de tout autre chose que ce qu’on a voulu y mettre. Par exemple 

au début nous tracions simplement les lignes d’erre des gamins. Puis (…) nous nous 

sommes mis à tracer nos trajets et ce n’est que des mois après qu’à pu apparaître l’im-

portance du nœud de nos trajets. C’est la différence entre transcrire une sensation et 

tracer pour permettre qu’apparaisse tout autre chose que du ressenti. » dans « Cahiers 

de l’immuable/3 », Œuvres, op. cit., p.951.

55   F. Deligny, « Cahiers de l’immuable/2 »,  op. cit., p.932.



259

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

éperdument, alors que tous ces là, nous n’y sommes pas pour rien. 
Étrange astronomie que celle où notre regard et nos gestes intervien-
nent dans les trajectoires56. »  On passe du « bloc-notes magique57 » 
décrit par Freud comme appareil mimant le fonctionnement de notre 
système perceptif qui préside à la représentation du temps et sou-
tient une disponibilité aux perceptions extérieures et l’inscription de 
traces mnésiques comme base du souvenir, à l’appareil formé par le 
tracé des adultes et la superposition des cartes, jumelé au territoire 
des aires de séjour qui cernent un corps commun là où les « traces de 
l’inconscient58 » n’ont pu s’inscrire pour l’autiste.

3. Prendre l’image
La fabrique des cartes s’associe à une autre invention pratique - qui 
ne s’offre pas non plus en tant que réponse adéquate ou en corres-
pondance directe aux questions que nous posent les autistes - mais 
participe à rendre présent ce qui ne se voit pas : le camérer. 
  Au début de l’usage de la caméra, faute de pellicule il la faisait tour-
ner à vide59. Camérer n’est pas filmer, mais prendre les images qui 
sont éclipsées par l’inclusion dans le champ symbolique. Il est tout 
à fait frappant de constater que Deligny décrit deux régimes d’ima-
ges  en lien avec deux types de mémoires qu’il distingue : les pre-
mières sont celles qui croient raconter un récit d’événements vécus 
affines à la domestication symbolique en lien avec une «  mémoire 
ethnique » constituée à partir du langage ; les autres sont celles qui 
en sont éludées, images d’antan, sauvages elles renvoient à une mé-
moire qui engramme les empreintes60. 

56   F. Deligny, « Cahiers de l’immuable/3 », op. cit., p.952-954.

57   S. Freud 1925. « Notes sur le “bloc-notes magique” », Résultats, idées, problèmes, II, 

PUF, 1998, 119-124.

58   Cf. S. Freud. « Lettre N°52 du 6-12-1896 » La naissance de la psychanalyse, Paris, PUF 

1956, pp. 153-160.

59   F. Deligny, « Camérer » (1983), Œuvres, op. cit., p.1743.

60   F. Deligny : « Où se voit qu’il y aurait deux mémoires, ce que je crois, l’une pour 

laquelle le langage est souverain, et l’autre en quelque sorte réfractaire à la domesti-

cation symbolique, quelque peu aberrante et qui se laisse frapper par ce qui ne veut 

rien dire, si on entend par frappe ce choc qui fait empreinte. » dans « Camérer » (1983), 

Œuvres, op. cit., p.1744.  



260

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Cette mémoire première, « mémoire d’espèce », où gisent les images 
manquantes à laquelle Deligny fait référence, rappelle l’Unerkannte 
auquel Freud fait référence à situer en deçà d’un inconscient fondé 
par la représentation61. Deligny situe l’autiste comme hors du sym-
bolique mais à son agir ne manque pas l’image. La négativation de 
l’objet, qui aurait renvoyé ces images dans les limbes, en lien avec 
la prise dans champ langagier, n’a pas eu lieu. L’autiste est situé par 
plusieurs psychanalystes comme individu resté en amont de l’alié-
nation, qui ne s’est pas (encore) constitué comme sujet de l’incons-
cient en s’initiant au champ de l’Autre, lieu de surgissement du pre-
mier signifiant, et qui reste donc aux prises avec les empreintes, puis 
parfois les images primordiales qui n’ont pas pu être transcrites en 
traces signifiantes. Ces régimes mémoriels différenciés par Deligny 
renvoient également à la façon dont Freud décrit dans une lettre à 
Fliess62 les systèmes d’enregistrements mnésiques en différenciant 
les perceptions, les signes de perceptions, l’inconscient comme se-
conde transcription, le préconscient comme troisième transcription 
et la conscience. Freud écrit  : «  Tout nouvel enregistrement gêne 
l’enregistrement précédent et fait dériver sur lui-même le processus 
d’excitation63. » Ainsi le passage d’une transcription à l’autre modifie 
le mode prévalent de fonction d’enregistrement. Ce qui résonne avec 
ce que développe Deligny : « Si la fonction symbolique créé un autre 
univers, nous voici avec Janmari au seuil d’un autre univers, réel, où 
s’exerce une autre fonction64. »

61   Cf. S. Freud L’interprétation des rêves, Paris, PUF, 1987 ; lire le développement d’H. 

Rey Flaud dans Je ne comprends pas de quoi vous parlez. Pourquoi refusons-nous par-

fois de reconnaître la réalité (Aubier 2014) sur la façon dont le démenti donne lieu à 

une « crypte » à situer en aval d’un inconscient représentatif (Unbewußte) fondé par 

le jugement d’attribution et le refoulement originaire. Je remercie Sophie Mendelsohn 

pour ses indications concernant le développement autour du démenti chez cet auteur.

62   S. Freud. « Lettre N°52 du 6-12-1896 » La naissance de la psychanalyse, Paris, PUF 

1956, pp. 153-160. Lire le développement d’H. Rey Flaud autour de la faillite de ces sys-

tèmes de traductions chez l’autiste à partir de la lettre de Freud de 1896 dans L’enfant 

qui s’est arrêté au seuil du langage. Comprendre l’autisme, op.cit., p.46-60.

63   S. Freud. « Lettre N°52 du 6-12-1896 », op. cit., p. 155.

64   F. Deligny « Quand le bonhomme n’y est pas », L’arachnéen et autres textes, op. cit., 

p.198.



261

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

 Le camérer prend sans intention les images de « ce qui ne veut rien 
dire, ne s’adresse pas65 ». « Images perdues », escamotées, recouvertes 
par d’autres, elles ne se voient pas, « ne s’imaginent pas66 », mais le 
dispositif du preneur d’images permet de les attraper dans leur carac-
tère foncièrement instable. Ces images font événement, en tant que 
porteuses « d’une part ineffectuable67 ». Deligny l’écrit, « L’image est 
ce qui – nous – manque…68 ». Elle nous taraude pour l’éternité. C’est 
cette image, invisible et chancelante, qui est perdue pour l’homme-
que-nous-sommes : « Une image ne peut pas se prendre, c’est à dire 
être prise par se (qui est projection de on  : un autre monde que le 
monde des images)… l’image est perçue mais pas par se : par un au-
tre point de vue qui persiste plus ou moins accablé par l’éboulement 
perpétuel du on majestueux…69 ». 

Par ce dispositif du camérer qui s’intègre au coutumier, Deligny cons-
truit un montage qui offre un regard qui préserve l’indiscernable, qui 
s’inscrit en contrepoint du « mauvais œil » décrit par Lacan comme 
« fascinum (…) qui a pour effet d’arrêter le mouvement et de littérale-
ment tuer la vie70. ». En effet le preneur d’image crée le mouvement, 
« sans s’en apercevoir, sans le vouloir71 ».

La caméra est pour Deligny une modalité qui permet aux présences 
proches d’accéder à ce monde cryptique, oublié et d’y prendre part, 
quasiment par inadvertance, en faisant exister ce qui n’a pas pu se 
perdre du point de voir des autistes. Lorsque Deligny pose la question 
« Comment pourrait s’anéantir ce qui n’a jamais existé ; et pour que 

65   F. Deligny, « Camérer » (1983 »), op. cit., p.1744.

66   F. Deligny, « Acheminement vers l’image » (1982), op. cit., p.1671. 

67   G. Deleuze, « Anti-oedipe et autres réflexions », cours du 03/06/80, dernier cours 

de la faculté de Vincennes, disponible en ligne : http://www2.univ-paris8.fr/deleuze/

article.php3?id_article=215

68   F. Deligny, « Acheminement vers l’image », op. cit., p.1722. 

69   F. Deligny «  Ce qui ne se voit pas » (1990), op. cit., p.1774-1775.

70   J. Lacan, Le Séminaire Livre XI, Les quatre concepts fondamentaux (1964), Seuil, 

1973, p.107.

71   F. Deligny « Acheminement vers l’image », op. cit., p.1722. 



262

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

SE se perde, encore faut-il qu’il soit72. » Il me semble qu’il fait allusion 
à la perte de l’objet qui n’a pas eu lieu chez l’autiste, perte qui aurait 
engagé une étape préalable  : l’existence d’une «  présence originel-
le73  », reconnaissance première qui rassemble et borde les impres-
sions et perceptions éparses. Cette présence, fondatrice de l’Urbild 
– première enforme du corps réel - est appelée à transformer, traduire 
les premières sensations chaotiques du corps, les premières traces 
en une expérience émotionnelle : elle procède à une « incorporation, 
c’est-à-dire à une prise des petit a dans le bord du corps réel74  » et 
d’après Marie-Christine Laznik conditionne la possibilité de la forma-
tion d’une image du corps virtuelle, spéculaire marquée du manque 
par la non spécularité des objets a. J’y reviendrai. 

Dans ce fil d’idées, Deligny donne une indication précise sur ce qui 
peut participer à l’initiation d’un agir chez l’autiste : l’usage des car-
tes et de la caméra qui inscrivent le mouvement de l’autiste et des 
choses permettent de les voir hors de leur immobile75. Autrement dit, 
elles font ainsi apparaître d’une séquence à l’autre ce qui nous écha-
pperait, si nous n’avions pas d’outil pour regarder l’invu qui se faufile 
entre les images de la vie coutumière. La lecture de ce qui apparaît en 
creux ou en plein introduit de l’imprévu. Ces instruments restaurent 
un regard de l’adulte sur cette dimension primordiale de l’espace-
temps, dimension qui ne se voit pas et ne se saisit pas ou difficilement 
dans les dispositifs de parole ou les schémas de lecture bidimension-
nels habituels (tel que le schéma optique sur lequel je reviendrai ; je 
ne parle pas ici des figures de topologie). 

Tracer des cartes et prendre des images s’intègrent à un dispositif 
d’adresse tangentiel, indirect qui opère par la création d’une zone li-

72   F. Deligny « Quand le bonhomme n’y est pas », L’arachnéen et autres textes, op. cit., 

p.158.

73   M-C. Laznik-Penot, « Du ratage de la mise en place de l’image du corps au ratage de 

la mise en place du circuit pulsionnel. Quand l’aliénation fait défaut. » La clinique de 

l’autisme, Paris, Point Hors Ligne, 1993. 

74   Ibid.

75   F. Deligny : « Les choses et leur mouvement seraient donc le troisième terme ? » 

dans « L’Arachnéen », L’arachnéen et autres textes, op. cit., p.79.



263

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

minaire, de dessaisissement de la sphère d’appropriation de l’un et 
de l’autre, entre-deux76 qui s’inscrit hors d’un pur dedans totalisant et 
capturant et hors d’un pur dehors esseulant : cette échancrure, marge 
nécessaire qui obsède Deligny est aussi celle par laquelle « l’humain 
persiste, envers et malgré tout. Et ce tout n’est pas rien77. » 

HORS DU BOUCLAGE
Comment relier le dispositif précédemment décrit composé des aires 
de séjour et traversé par les pratiques relatives au camérer et au tra-
cer des cartes à l’absence à l’appel de l’enfant autiste ?
  Deligny ne partage pas la vie coutumière au sein des aires de séjour. 
Pourtant son écriture paraît comme branchée et irriguée par ce qui 
s’y déroule, en gravitation autour d’un point d’absence essentielle, 
en dérive. Ce point que Deligny cherche dans ses tentatives singu-
lières hors Institution, mais aussi dans son aspiration à faire place à 
l’humain – hors Idée de l’homme – résonne avec la fêlure que creuse 
l’écriture comme lieu de partage de ce qui reste hors de saisie.

1.« Un coup de dé n’abolira jamais le hasard78 »
Le fait est que si le point de réel ne peut consister dans la psyché, 
il s’agit de favoriser par le coutumier un agencement des choses - 
« comme des météorites de ce Nous79 » – qui font repère là où le sujet 
n’y est pas : « Disons que ce qui fait repère, tout naturellement c’est 
(le) Nous, ce à quoi nous sommes aveugles, qu’un autiste perçoit : la 
preuve en est qu’agir advient80. » L’enjeu est donc bien de combattre 
la disparition en faisant part au blanc, en faisant apparaître la septiè-
me face du dé. Cela pose la question du hasard comme lieu tiers, de 
déprise. La septième face du dé est le titre d’un roman de Deligny. C’est 
aussi une face silencieuse, invisible, sans inscription ; y figure un in-

76  F. Deligny : «  Quand je dis : entre, je ne veux pas évoquer une barrière, mais, au 

contraire, que nous avions au moins, en commun, topos, l’aire de séjour, dehors. » dans 

« L’enfant comblé », L’arachnéen et autres textes, op. cit,  p. 140.

77  F. Deligny « L’art, les bords… et le dehors », L’arachnéen et autres textes, op. cit., 

p.137.

78   S. Mallarmé, Un coup de dés jamais n’abolira le hasard, Editions Gallimard, 1914.

79   F. Deligny, « Le Croire et le Craindre » (1978), op. cit., p.1146.

80   Ibid., p.1146.



264

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

décidable, un blanc81 : « Un dé d’ivoire et, sur une de ses faces qui n’est 
pas marquée, où rien ne se voit que l’ivoire, une résille qui échappe au 
regard, si fine, impalpable, que le moindre mot peut la détruire. Ceci 
dit, obstinément la résille se retrame ; et les uns et les autres passent 
leur vie à la détruire ; peut-être parce qu’ils croient ce que les mots 
veulent dire82. » 

C’est cette résille, image, qui peut apparaître, là où il n’y a pas de 
mots. Cette face blanche, surnuméraire,  résonne avec la place vide 
qui n’a pu se constituer chez l’autiste en lien avec le « défaut du lieu 
symbolique primordial impossible à représenter83 ».

On voit l’importance du hasard et des coïncidences dans le réseau84 
: « Une véritable aubaine dont je tire que le moindre geste, outre qu’il 
peut faire signe, qui est geste de convention, peut hasarder - et donc 
mé-créer - avec ou sans dé85. » 

Concernant «  l’agir d’initiative  » qui survient comme en écho aux 
inadvertances, Deligny prend l’exemple d’un jour où il tapote sur une 
table avec sa main, « geste pour rien (…) ni défi, ni appel, ni incita-
tion86 » et Janmari lui ramène un tas de boue dans lequel se trouvent 
les morceaux d’un cendrier en argile qui gisait en cet endroit-même 
quatre ans auparavant87. L’agir fait différence, à l’endroit du même : 
ce qui est donné comme expérience, c’est ce rien, qui n’est pas rien, 
qui aura eu lieu.
  
3.ce qui a manqué à l’appel

81   Cf. A. de Séguin « La septième face du dé : horizon des événements », Cliniques 

Méditerranéennes, n°96, 2017, à paraître

82   F. Deligny La septième face du dé (1980), L’Arachnéen, 2013.

83   Henri Rey-Flaud L’enfant qui s’est arrêté au seuil du langage. Comprendre l’autis-

me, Aubier, 2008, p.240. 

84   F. Deligny « L’Arachnéen », L’arachnéen et autres textes, op. cit., p.59. 

85   F. Deligny « Quand le bonhomme n’y est pas », L’arachnéen et autres textes, op. cit., 

p.195

86   F. Deligny « L’agir et l’agi », L’arachnéen et autres textes, op. cit., p.119-127.

87   Ibid., p.123.



265

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Une des questions que l’autisme peut poser aux cliniciens est celle de 
comment faire place à ce qui n’a pas pu être inscrit comme absent, 
faute d’avoir pu être éprouvé et se perdre. Les pratiques à l’œuvre au 
sein du réseau, nous l’avons esquissé, participent à tramer un espace-
temps qui préserve le silence, cerne l’invisible. Elles ouvrent une zone 
de partage, un commun par l’intermise d’un écart, d’une modalité 
d’adresse indirecte. Il s’agit de marquer en creux des repères, comme 
points de réel d’un corps commun, comme alchimie entre les mouve-
ments des présences proches et des autistes. Cet abord qui repose sur 
une position spécifique des présences proches soulage les enfants de 
certains symptômes envahissants.

Tentons d’introduire à partir de l’enjambement d’indications de De-
ligny et de travaux psychanalytiques à propos de l’autisme une hypo-
thèse concernant la voie qui est ici suivie. 

Dans « Ce voir et se regarder ou L’éléphant dans le séminaire88 », De-
ligny dessine en prélude à son texte une «  boussole désuète  » sur 
laquelle figure notamment un 8, en haut et en bas duquel figurent 
respectivement la lettre S et N. S comme Sujet, pôle qui aiguille la 
psychanalyse dans le champ de l’« appareil langagier » et N comme 
Nous, pôle qui aimante la tentative par le truchement de l’ « appareil 
à repérer89 ». Deligny explique que la tentative se soutient de la pos-
sibilité de « Changer la portée de notre regard puisqu’il y va d’enfants 
qui vivent (dans) la vacance de cet S qui est ce par quoi se distingue 
du réel ce qui s’hominise90. » En effet il distingue radicalement le CE 
de « CE voir » de l’autiste, dépourvue d’intentionnalité, et le SE qui 

88   F. Deligny « Ce voir et se regarder ou L’éléphant dans le séminaire », L’arachnéen et 

autres textes, op. cit., p.112-118.

89   F. Deligny : « Agir ainsi serait méconnaître que l’appareil à repérer est aussi subtil 

que l’appareil à langage, dont certains pensent qu’il n’est en rien fondamentalement 

différent de l’appareil psychique, la différence étant que je situe l’appareil à repérer 

dans la nature, alors que l’inconscient est dans l’histoire. » dans « Le Croire et le Crain-

dre » (1978), Œuvres, op. cit., p.1180.

90   F. Deligny « Ce voir et se regarder ou L’éléphant dans le séminaire », L’arachnéen et 

autres textes, op. cit., p.116.



266

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

concerne le regard et comporte une part qui nous « spécifie » 91. 

De mon point de vue, la psychanalyse et l’expérience poursuivie par 
Deligny s’attachent toutes deux, selon leurs modalités propres, à faire 
part à ce qui circule en deçà des mots : pour la psychanalyse la po-
larité reste celle de la supposition d’un sujet comme divisé, entrevu 
en filigrane du défilé des signifiants, se faisant représenter par un 
signifiant pour un autre, comme Lacan l’indique. Ce en quoi, contrai-
rement à ce que Deligny peut développer, le langage tel que l’entend 
la psychanalyse n’englobe pas tout, ne repaît pas le sujet, ne comble 
pas le manque qu’elle détermine comme primordial : en cela, le sujet 
n’est pas une entité stable, identifiée, complète, mais apparaît au con-
traire dans l’après-coup de la parole, dans les interstices du langage92. 
Le sujet s’édifie à partir de la disparition d’une de ses parts, de l’ex-
clusion de son origine par un dehors fondateur. Pour Deligny, il existe 
un réel qui échappe à la dimension langagière qui existe en amont de 
toute aliénation du sujet au lieu de l’Autre, de la constitution de l’in-
conscient et qui répond à un autre ordre que celui du langagier. De-
ligny ne suppose pas l’individu comme sujet désirant à venir et écrit 
« nos sujets, sujets ne le sont pas (…) autistes, mutiques, interpellés 
pourtant, ils n’ont pas répondu à l’appel93 ».

Il me semble que si on se place du point de vue de la perspective 
analytique, la manière dont Deligny décrit l’absence de conscience 
d’être chez l’autiste et son rapport au regard peut être mise en pers-
pective avec la conceptualisation, notamment dépliée par Marie-Ch-
ristine Laznik, selon laquelle l’accès au troisième temps de la pulsion 
aurait été court-circuité chez l’autiste et la réversion fondamentale 
de la boucle pulsionnelle empêchée94. 

91   F. Deligny « Quand le bonhomme n’y est pas », L’arachnéen et autres textes, op. cit., 

p.195.

92   Pour clarifier le concept de sujet dans le champ psychanalytique en réponse aux 

confusions auxquelles il donne lieu, je renvoie à la lecture de l’ouvrage Franck Chau-

mon, La loi, le sujet et la jouissance, Michalon, 2004, p.86-99.

93   F. Deligny « Carte prise et carte tracée », L’arachnéen et autres textes, op. cit., p.138. 

C’est moi qui souligne.

94   Je renvoie à trois articles de Marie-Christine Laznik-Penot : « Du ratage de la mise 



267

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Le montage de la pulsion réalise un parcours circulaire selon trois 
stades définis par Freud95 : actif orienté vers un objet extérieur, passif 
par un renversement vers une partie du corps propre devenu l’objet 
de la pulsion, et enfin réflexif où l’individu se fait l’objet d’un autre. 
Concernant la pulsion scopique on distingue les temps du voir, être 
vu, se faire voir, le troisième temps présidant au bouclage du tour 
pulsionnel. Laznik met en relation ce dernier temps avec la constitu-
tion d’un sujet par l’opération de l’aliénation96 et le situe, en lien avec 
Lacan, comme celui où «  l’activité de la pulsion se concentre dans 
ce se faire97 ». Pierre Bruno précise ainsi que si « la pulsion est ce qui 
advient de la demande de l’autre98 », la possibilité même de parler de 
pulsions est conditionnée à l’émergence de ce « nouveau sujet » issu 
de l’effectuation du circuit pulsionnel.

Dès lors, la frontière « infranchissable »  entre le CE et le SE (selon la po-
larité gravitationnelle, du Nous ou du Sujet, des autistes et des adultes 
du réseau) décrite par Deligny ne va pas sans rappeler le changement 
de régime d’économie psychique auquel préside le bouclage du tour 
de la pulsion. Ce qui peut être mis en lien avec le propos de Lacan sur 
l’émergence d’un nouveau sujet «  À savoir l’apparition d’ein neues 
Subjekt qu’il faut entendre ainsi - non pas qu’il y en aurait déjà un, à 
savoir le sujet de la pulsion, mais qu’il est nouveau de voir apparaître 
un sujet. Ce sujet, qui est proprement l’autre, apparaît en tant que la 

en place de l’image du corps au ratage de la mise en place du circuit pulsionnel. Quand 

l’aliénation fait défaut. » La clinique de l’autisme, art. cit. ; « La théorie lacanienne de 

la pulsion permettrait de faire avancer la recherche sur l’autisme », La célibataire, n° 4 

« Lacan a-t-il fait acte? » 2000 ; « Lacan et l’autisme », La revue Lacanienne, n°14, 2013. 

A propos du circuit de la pulsion lire J. Lacan Le Séminaire Livre XI, Les quatre concepts 

fondamentaux de la psychanalyse (1964), op. cit. 

95   S. Freud « Pulsions et destins des pulsions » (1915), Métapsychologie, Paris, Galli-

mard, 1968, p.11-44

96   Concernant la désignation du troisième temps comme « application du schéma 

de l’aliénation sur le schéma du montage de la pulsion (…) clé de l’articulation entre 

inconscient, désir et sujet d’un côté, pulsion de l’autre. » cf. P. Bruno, « Pulsion (drive 

out) », Psychanalyse, vol. 39, no. 2, 2017, pp. 5-18

97   J. Lacan, Le Séminaire Livre XI, Les quatre concepts fondamentaux de la psycha-

nalyse (1964), op.cit., p.177.

98   P. Bruno, « Pulsion (drive out) », Psychanalyse, vol. 39, no. 2, 2017, pp. 5-18



268

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

pulsion a pu refermer son cours circulaire. C’est seulement avec son 
apparition au niveau de l’autre que peut être réalisé ce qu’il en est de 
la fonction de la pulsion99. » Deligny le condense par cette formule : 
« J’ai souligne le SE tout à fait insolite qui n’advient là que comme effet 
de langage : où va se retrouver la fêlure qui passe entre une manière 
d’être manifeste et une manière d’être manifestée, la compréhension 
exigeant, serait-ce sournoisement, que dans toute manière d’être, il y 
ait du manifesté, autrement dit que ça fasse signe100. » 

Cette difficulté dans l’instauration du rapport symbolique peut être 
approchée par le biais du ratage de la formation du narcissisme pre-
mier, en amont de la production de l’image spéculaire du schéma 
optique101. L’image réelle du corps i(a) – figurant du côté gauche du 
schéma optique – se forme initialement. Cette image vient englober, 
prendre dans l’encolure du vase la « multiplicité102 », le «  désordre 
des objets a103 ». Ce temps ne peut être lu qu’au prisme du deuxième 
temps, c’est-à-dire de là où l’image virtuelle du corps i’(a) apparaît 
après avoir franchi le miroir-plan du grand Autre. L’opération spécu-
laire arrime le corps, en lui conférant l’image d’une forme unifiée, 
en laissant pour reste les objets a : au sein de l’image virtuelle du 
corps formée dans la relation imaginaire (à droite du schéma), il y 
a un manque qui naît en écho à l’énigme de l’Autre. En effet, il y a 
une « réserve libidinale » qui ne se réfléchit pas du côté de l’image 
spéculaire i’(a). Laznik situe ce qui embarre à la formation de l’image 
spéculaire au niveau du moment d’assomption jubilatoire de l’enfant 
devant le reflet de l’image qui participe à la constitution d’une Urbild, 
image réelle originaire du corps  : «  L’absence de cette image réelle 
laisse l’enfant sans image du corps, rendant problématique son vécu 

99   J. Lacan, Le Séminaire Livre XI, Les quatre concepts fondamentaux de la psycha-

nalyse, op. cit., p.162.

100   F. Deligny « L’enfant comblé », L’arachnéen et autres textes, op. cit., p.142.

101   Autour du schéma optique se référer à J. Lacan dans la « Remarque sur le rapport 

de Daniel Lagache »,  Écrits, Paris, Le Seuil, 1966, p. 647-684, dans Le Séminaire Livre VIII, 

Le transfert (1961), Paris, Seuil, 1991, p.405-422 et dans Le Séminaire, Livre X, L’angoisse 

(1962-1963), Paris, Le Seuil, 2004.  

102  J. Lacan, L’angoisse, op.cit., p. 139.

103   Ibid. p. 140.



269

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

d’unité de corps104. » Elle souligne dans ce moment fondateur la part 
essentielle jouée par le retournement de l’enfant vers l’adulte qui of-
fre une reconnaissance primordiale en attribuant par le regard l’ima-
ge perçue dans le miroir à l’enfant. C’est à la faveur de ce mouvement 
de retournement vers l’Autre primordial, le Nebenmensch décrit par 
Freud, que celui-ci par « le travail de l’action spécifique105 » prend l’en-
fant dans une demande. 

Rappelons pour Deligny que le mouvement est indissociable de l’ima-
ge et « ne se voit pas106 » : il  est créé par qui voit le défilé des images 
« immobiles ». La caméra est installée dans le territoire des aires de 
séjour, enregistre les gestes du coutumier et fait apparaître l’invisible 
par un regard qui ne piège pas l’image dans une intention. Deligny dé-
crit la manière dont le tournage, qui échappe aux modalités du regard 
habituel, part à la recherche de ce qui se dérobe au regard, les images 
provoquant le choc d’un « émoi ». Par cette mise en place, une image 
qui « ne veut rien dire » peut exister : « L’être humain est en peine 
d’image – et d’image qui ne veut rien dire sous peine de s’anéantir en 
tant qu’image – HON va leur faire dire ce qu’elles veulent – dire107 ? ». 
Il est remarquable que les enfants autistes évitent le regard, ne se 
font pas regarder. Il semblerait que le dispositif de Deligny s’attache 
à restituer dans le champ de visible une place pour les « images per-
dues108 », la caméra restitue ce qu’elle n’a pas pris, dans l’intervalle 

104   M.-C. Laznik, « Du ratage de la mise en place de l’image du corps au ratage de 

la mise en place du circuit pulsionnel. Quand l’aliénation fait défaut. » La clinique de 

l’autisme, op. cit.

105   S. Freud, « Projet d’une psychologie » (1895), Lettres à Wilhem Fliess, Paris, PUF, 

2006, p. 626.

106   F. Deligny « Acheminement vers l’image », op. cit., p.1740.

107   Ibid., p.1691-1692. 

F. Deligny : « Il en est de l’image comme il en est du prochain en train de disparaître ; 

il est perdu. L’image est toujours sur le point de se perdre et, pour qu’elle ne se perde 

pas, c’est se qu’il faut perdre et ce se n’est pas vous-même, votre vie, votre existence. 

C’est se, tout simplement, cette lubie, point focal du mirage, le se qui nous fait dire que 

l’image ne se voit pas. Visible, elle le serait, mais de là, du là d’être – à l’infinitif. » dans 

Ibid., p.1739

108   F. Deligny « Si bien que cet article, j’aurais pu l’intituler “A la recherche des images 

perdues” (…) » dans « Camérer » (1983), Œuvres, op. cit., p.1745 



270

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

entre chaque image. « Etrange poinçon que la caméra, étrange écho-
ppe interposée entre celui qui la manie et la pellicule qui gardera tra-
ce109. » C’est comme si la présence proche cédait le regard à la caméra 
et par ce détour permettait l’apparition de ce qui se situe hors champ. 
Dès lors dans le regard qui se porte vers l’autiste, cela peut enseigner 
sur la nécessité de faire part à ce qui ne se ne voit pas, ce qui n’équi-
vaut pas à une zone aveugle110. Tout comme faire part au silence, à ce 
qui ne se dit pas, n’est pas se taire ou se faire sourd.

Dans le dispositif analytique la parole qui ne peut/sait/veut émerger 
comme écornée de ce qui n’a pu se faire entendre est désignée par 
l’analyste comme « silence criant », c’est-à-dire que l’analyste suppo-
se chez l’autiste qui se présente à lui comme mutique un sujet en 
latence et même une forme de choix, une position de refus, de passer 
sous la férule du signifiant, d’entrer dans le champ de l’Autre, dans la-
quelle l’enfant est impliqué en tant que sujet, même si il ne le sait pas 
encore. Deligny quant à lui construit un agencement où les adultes 
se manifestent auprès de l’autiste comme présence réelle dans leurs 
gestes et leurs trajets coutumiers et par là parfois offrent des points 
de repère, où ricochent des mouvements et initiatives de l’enfant : ils 
s’écartent d’une démarche se déployant sous la forme d’une interpel-
lation ou d’adresse du lieu d’un grand Autre, sujet supposé savoir, ou 
d’une modalité de relation spéculaire à un petit autre, en permettant 
l’existence de zones soustraites à leur regard direct. Les présences 
proches oeuvrent à en « saisir un bord111 » notamment par l’écriture, 
le tracer des cartes et le camérer. 

3. La position du clinicien 
La manière dont se place le psychanalyste dans le dispositif de la cure 
d’un enfant autiste peut être interrogée à l’aune de celui des présen-
ces proches dans les aires de séjour. 

109    Ibid., p.1721.
110   La mise en perspective de la question de l’image chez Deligny et du « ce voir et se 

regarder » dans la clinique de l’autisme sera l’objet d’un travail à venir.

111   Solal Rabinovitch  : « Saisir un bord modifie ce qu’il borde. » dans  La folie du 

transfert, érès, 2006, p. 167. 



271

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

Une des critiques de Deligny à l’égard de la psychanalyse est que ce 
que ce que l’autiste agit - selon une économie qui n’est pas marquée 
par le bouclage pulsionnel et l’avènement d’une image du corps spé-
culaire – est saisi selon une grille de lecture soumise au règne lan-
gagier  : le temps (à situer du côté de l’image réelle dans le schéma 
optique), où se situe l’autiste n’est saisi qu’à travers le spectre d’un 
achoppement perçu à partir du point de vue des cliniciens. D’où la 
critique de Deligny  : de soit n’y voir qu’anéantissement pour ceux 
pour qui le réel n’existerait pas, soit de ne pas « créer quelque chose 
d’autre  », en quelque sorte un aménagement du dispositif clinique 
avancerons-nous. En cela, les agencements institutionnels qui font 
place à l’énigme, à l’hétérogénéité et au non prédictible en se déga-
geant d’un système de croyance clos, uniciste peuvent faire hospita-
lité à un réel de la clinique : cette zone de dessaisissement permet un 
être-avec, une dimension hors norme dans le rapport avec l’autre, là 
où il y a de l’impartageable. Il s’agirait d’une certaine manière de tra-
cer un méridien112 entre les deux pôles décrits par Deligny.

Pour revenir à la position des présences proches,  telle que Deligny 
l’entend, auprès des enfants autistes et psychotiques : est-elle assi-
milable à celle du Nebenmensch, ce prochain secourable auquel fait 
référence Freud, comme la proximité de la formule pourrait le suggé-
rer? est-elle à situer comme proche de celle qui viendrait tamiser et  
transformer les « choses en soi », les «  impressions des sens113 » en 
une expérience émotionnelle  ? Il me semble qu’elle s’en distingue. 
Deligny ne vise pas, en soi, à ce que la nomination des affects ou 
la conquête d’un espace d’énonciation leur soit possible. Il cherche 
plutôt à guetter la dimension impondérable des mouvements des au-
tistes qui se déploie, selon lui, hors intention, hors finalité et hors du 
champ des signifiants.
La position des adultes au sein du réseau me paraît - bien que De-

112    Rappelons que Paul Celan parle du méridien comme « le chemin de l’impossible » 

emprunté par la poésie selon un trajet circulaire « qui revient sur soi en passant par les 

deux pôles ». P. Celan, «  Le Méridien », Le Méridien et autres proses, trad. de l’allemand 

par Jean Launay, Seuil, 2002, p.59-84.

113   W. R. Bion Aux sources de l’expérience (1962) Paris, PUF, coll. « Bibliothèque de 

psychanalyse », 2007 (3ème éd.) p.34.



272

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

ligny récuse la dimension transférentielle – avoir une affinité avec 
celle d’un « autre non spéculaire » décrite par Solal Rabinovitch dans 
La folie du transfert114. Elle construit cette position comme adresse 
du sujet psychotique qui n’est ni celle de l’Autre supposé savoir, de 
l’Autre délirant, ni celle de l’autre spéculaire du miroir.  En effet, elle 
rend compte d’une pratique qui œuvre à cocréer avec le patient un 
espace inédit, espace qui n’existait pas auparavant, où des traces non 
advenues pourront s’inscrire pour le sujet. Cette adresse qui fonc-
tionne hors de l’injonction et fait trace comme écrit et non comme 
signifiant me semble résonner avec l’approche de Deligny. Il importe 
tout de même de préciser que c’est en tant que psychanalyste – qui 
se place dans le « champ de bataille » transférentiel – que Solal Rabi-
novitch décrit une voie de travail pour le clinicien qui « fait avec » la 
faille constitutive du psychotique et qui respecte le déploiement d’un 
frayage qui lui est propre.

Pour revenir sur le schéma optique auquel je faisais référence précé-
demment, après l’avoir pris sous tous les angles, il a bien fallu que je 
me rende à l’évidence que cet « autre non spéculaire » n’y figurait pas 
sur ce schéma115. Il n’y figure pas parce qu’il rend compte d’une trace 
saisie, d’une écriture qui cerne le mouvement même de ce qui appa-
raît entre les images, entre les cartes qui sort de la fixité, du mortifié 
et a donc essentiellement trait au vivant, à ce qui persiste et à ce qui 
surgit comme inédit. 

Au terme de ce tour, je trouve fécond d’associer aux concepts de 

114   S. Rabinovitch, La folie du transfert, op. cit., p. 151 et 153 : Concernant « le transfert 

d’un autre non spéculaire qui fera de l’écho coïncidence » : « Si la trace n’est pas déjà là, 

à éveiller, pour qu’elle émeuve, pour que d’être écrite, inscrite, elle produise son propre 

effacement, il faudra la tracer ailleurs, à l’extérieur, sur l’autre (sur l’analyste), afin de 

pouvoir l’éveiller de l’intérieur. Il faudra donc fabriquer dans le transfert des traces 

d’écrit, à inventer dans la faille entre trace et objet. Une troisième voie du transfert 

s’entrevoit, après celle de l’autre imaginaire et celle du sujet supposé savoir. » 

115    Élargir la réflexion à partir des conceptualisations topologiques ultérieures de 

Lacan trouve ici toute sa pertinence, notamment grâce à des figures telles que la bande 

de Moebius ou encore le cross-cap ou la bouteille de Klein.



273

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

psychiatrie critique une manière de penser des espaces de désajus-
tement, de marge. En outre la dimension résolument non psycholo-
gisante de l’approche de Deligny jouxte parfois – sans rabattement 
possible – avec une orientation psychanalytique qui fait part au réel 
et ne se réduit pas à la dimension fantasmatique.

Créer une tentative engage à une forme de défaite dans la reproduc-
tion, à une rupture avec un positionnement en surplomb au profit 
d’une inclusion dans le dispositif qui opère par son mouvement propre. 
Le bouleversement du territoire, l’idéologie de la toute transparence 
qui infiltre les différentes sphères de notre existence et la relégation 
de ce qui échappe à la raison commune rend des parcelles de paysa-
ge fantomatiques, évacue la mémoire des lieux et esseule. De façon 
connexe la standardisation des institutions selon la logique libérale 
contemporaine et utilitaire en vogue enserre nos pratiques. Les soins 
psychiatriques sont en effet de plus en plus rabattus à une panoplie 
de techniques médicales et le territoire est assimilé par l’administra-
tion à un plan, une carte immuable, au parcours fléché et aux filières 
préétablies. Dans ce contexte, un travail de mémoire est nécessaire 
pour interroger les institués et les cadres préexistants, reconnaître 
la perte des espaces disparus et soutenir l’émergence de nouveaux 
agencements collectifs dans une multiplicité de lieux tenus ensem-
ble, et non conjoints. Soutenir la production d’un lieu pour l’indéter-
mination dans l’enchâssement des pratiques cliniques et des mises 
en place institutionnelles favorable à  l’émergence de l’humain peut 
participer à donner sol au commun. Cette zone se situe à la confluen-
ce du singulier et collectif nous donnant tant à penser sur le plan de 
l’agencement de nos tentatives dirait Deligny, de nos dispositifs insti-
tutionnels rajouterons-nous, qu’à penser le travail avec les individus 
que nous accueillons en faisant part au réel de la clinique. La position 
des adultes auprès des enfants autistes dans la tentative des Céven-
nes, qui initient des circonstances à même de faire émerger chez eux 
de l’agir d’initiative, engage à interroger la position du psychanalyste 
et à penser les aménagements possibles du dispositif optico-transfé-
rentiel dans l’accueil des sujets autistes ou psychotiques.



274

Alexandra de Séguin

Donner lieu à « ce qui ne se voit pas »

Cadernos Deligny

volume I / número 1

En d’autres termes face aux adversités actuelles, Deligny ouvre une 
voie alternative de résistance qui se démarque d’un quelconque vo-
lontarisme politique ou velléité de promulguer un modèle de bonne 
pratique, même critique.  Dans le champ du travail clinique, il nous 
invite à trouver des formes nouvelles, des a-bords et voies inédites, à 
soutenir des processus instituants à partir des agencements micro-
politiques locaux, des pratiques quotidiennes et de la connaissance 
expérimentale qui en émerge. C’est bien une des forces de Deligny de 
nous donner à entendre la persistance et inventivité des tentatives 
dans leur hétérogénéité même et de nous tracer une ligne d’horizon, 
« ce qui ne se voit pas ».


