
4

Ao concebermos coletivamente a ideia de um Encontro Internacio-
nal Fernand Deligny uma dupla articulação nos parecia urgente. Por 
um lado, reconstruir o “objeto Deligny”, conectando suas práticas a 
um contexto histórico, político, cultural e teórico. Expor essas práticas 
como o produto de um tempo, mesmo se, de certa forma, em disso-
nância com esse tempo. Deligny emerge como um ”objeto” estranho 
e problemático. Optamos então, em vez de enquadrá-lo rapidamente 
em certas correntes já conhecidas, por tentar restituir sua radicali-
dade própria. Por outro lado, nos parecia interessante ir ao encontro 
daqueles que trabalham com ou a partir de Deligny, em ressonância 
artística, clínica ou antropológica, atualizando-o ou mesmo deslocan-
do-o. E perguntas nascem aqui: o que resta de Deligny hoje? Quais 
usos possíveis dele hoje? Entre a atualidade e a inatualidade da sua 
reflexão político-clínico-antropológico-artística um campo bastan-
te complexo parece se abrir. Um campo, ou melhor, um canteiro de 
obras. Em todo o caso, essa dupla articulação nos pareceu mais fe-
cunda do que simplesmente pôr-se a “filosofar” Deligny, do que tor-
ná-lo mais um objeto teórico cultivado e esvaziado de sua potência 
téorico-prática.

A reconstituição aqui proposta retoma os principais eixos do trabalho 
de Deligny: clínico, “literário” (em um sentido amplo de suas diver-

O materialismo deligniano – 
Introdução ao Encontro

Marlon Miguel



5

Marlon Miguel 

O materialismo deligniano – Introdução ao Encontro

Cadernos Deligny

volume I / número 1

sas “escritas”), antropológico, político e “cinematográfico” (também 
em um sentido amplo, englobando toda a problemática da “imagem”).

O primeiro ponto que eu gostaria de evocar é a particularidade da “clí-
nica” deligniana. Trabalhando mais de 50 anos em torno do conceito 
de “inadaptação” (ou de “inadequação”) forjado durante o regime de 
Vichy, Deligny suspeita de práticas de reinserção, readaptação e rein-
clusão – e sobretudo no contexto pós-guerra de capitalismo crescente 
onde trata-se antes de incluir para “reaproveitar”, a fim de tornar útil 
e eficaz esse “outro”. Deligny segue essa pista que se radicalizará ao 
longo dos anos na medida em que também o capitalismo e o neolibe-
ralismo se cristalizam pouco a pouco enquanto forma dominante. Em 
1967, Deligny se instala nas Cevenas, sul da França, e cria uma rede de 
áreas de convivência acolhendo crianças autistas mudas. Essas crian-
ças representam o limite máximo da “inadequação”, completamente 
inúteis e quase descartáveis. O diagnóstico de “incurável” e de “invi-
vível” dado por um psiquiatra a Janmari se torna então um motivo 
para Deligny e marca o último deslocamento da pista seguida até en-
tão. Deligny ingressa na via exploratória da “inadaptação” buscando 
sua positividade. Ele faz antes uma antropologia do que propriamente 
uma psiquiatria. O motivo serve para formular a pesquisa da tenta-
tiva e segundo um postulado “perspectivista”: observar a linguagem 
da posição de uma criança muda – como antes se tratava de observar 
a justiça a partir da posição de um delinquente. É na “linguagem” que 
certas imagens vão se cristalizar e criar raízes. A inadaptação diz as-
sim respeito a “imagens icônicas” que o corpo singular deve mais ou 
menos incorporar, às quais deve “tender virtualmente” (para retomar 
fórmulas do próprio Deligny), para que ele seja considerado “adapta-
do”. A linguagem cristaliza uma forma única, unifiante e esvaziada, 
universalista, totalizante e totalitária. A linguagem, ou ainda, a pala-
vra se torna “mortífera” e ela faz com que nos tornemos “o que somos” 
– para retomar suas expressões de 1971.

Essa palavra mortífera, palavra que diz o outro, que inclui e situa o 
outro segundo sua própria posição (ou ponto de vista) é a linguagem 
em seu aspecto mais primário, funcionando segundo sua potência de 



6

Marlon Miguel 

O materialismo deligniano – Introdução ao Encontro

Cadernos Deligny

volume I / número 1

assimilação ou ainda de colonização. Trata-se de colonizar o outro, as-
similando-o, fazendo-o desaparecer. Se Deligny escreve como escre-
ve; se ele busca outras formas de linguagem tais como a câmera e o 
mapa, é porque uma língua poética poderia subverter essa dimensão 
mortífera.

O perspectivismo antropológico de Deligny funda sua pesquisa então 
em primeiro lugar em uma pesquisa por outras ferramentas, outras 
formas de descobrir e de expor o que ele mesmo chama de outros 

“modos de ser”. Essa exposição é tanto concebida como uma maneira 
de dar visibilidade a modos de existência excessivamente díspares em 
relação à imagem icônica do adaptado, quanto como uma forma de 
crítica a essa mesma imagem icônica, a esse “modo de ser” dominan-
te do homem ocidental capitalista de matriz europeia. Deligny teoriza 
uma via de mão dupla entre o “humano” e o “homem-que-nós-so-
mos”. O conceito de “humano”, com forte inspiração levi-straussiana 
é concebido como uma “reserva virtual” de uma “diversidade de for-
mas”; o “homem-que-nós-somos” é compreendido, por sua vez, como 
uma forma atual e cristalizada do humano e que se vê como a única 
possível, tendendo assim a uma universalização, a uma totalização 
mortífera. Humano e homem-que- nós-somos são duas formas imu-
táveis, em tensão constante, em uma dialética infinita e insolúvel: o 

“humano” é uma imagem liminar, imagem do sem-imagem, enquanto 
o “homem- que-nós-somos” é uma imagem icônica que todo e cada 
um deve supostamente incorporar, a qual todo e cada um deve tender 

“mesmo que virtualmente”.

Escritas, antropologia, prática artística e clínica se veem subitamente 
entrecruzadas, dificultando a possibilidade de dar um estatuto defi-
nitivo às práticas, ou melhor, às tentativas de Deligny e em particular 
àquela junto a crianças autistas nas Cevenas. Uma dimensão dessa 
prática condensa esses diferentes aspectos. É a atenção primordial 
ao lugar, ao espaço. As áreas de convivência são áreas instaladas; são 
instalações de um meio, onde objetos e corpos podem se inscrever, se 
movimentar e conviver. Se o espaço não é instalado exclusivamente 
para as crianças autistas, ele é, no entanto, instalado tendo em con-



7

Marlon Miguel 

O materialismo deligniano – Introdução ao Encontro

Cadernos Deligny

volume I / número 1

sideração uma ordenação territorial e temporal que lhes é propícia. 
Os mapas e as imagens filmadas/fotografadas são ferramentas para 
visualizar e trabalhar esses espaços, para melhor instalá-los. A escrita 
também tem uma função de exposição, mas ela é ainda o lugar de de-
senvolvimento teórico- poético desses materiais registrados. A escrita 
é o “catalizador químico”, para retomar uma expressão do próprio 
Deligny, capaz de criar uma lisibilidade para esses materiais, permitin-
do que sua produção prolifere. Enfim, toda a atenção dada ao espaço, 
à organização e à instalação do espaço é o motor de uma prática de 
cuidado dos corpos autistas, mas também dos corpos e dos gestos 
dos adultos “normais”. Para os autistas, trata-se de fabricar um lugar 
possível, “vivível” para esses corpos que não cessam de se mutilar; 
para os sujeitos “normais”, trata-se senão de liberá-los, ao menos de 
refletir sobre os vícios da nossa civilização: o excesso de eficácia, de 
finalismo, de possessividade e de assimilação/colonização. O tema re-
corrente do “comum” em Deligny é a tentativa de construção de um 
espaço de convivência e de coexistência que não faça desaparecer 
uma diferença em prol da outra, mas que algo entre surja.

Antes de afirmar que Deligny é um clínico, um antropólogo ou um 
artista, nos interessa sobretudo interrogar sua prática. Uma prática 
que poderia ser definida como sendo um certo materialismo. Não é 
à toa que a etologia de Lorenz ou Von Frisch, a paleontologia de Le-
roi-Gourhan e a psicologia de Wallon são tão determinantes para a 
formação intelectual de Deligny. A coexistência dialética, conflituosa, 

“simbiótica” e “bi-polar” do humano e do homem-que-nós-somos, do 
inato e do adquirido, do meio humano e do meio animal tem origem 
nessas leituras. Seu materialismo se funda no cuidado do espaço, das 
condições e circunstâncias que fazem com que o indivíduo se torne 
o que ele é. Em suma, seu materialismo é herdeiro direto de um pen-
samento sobre o meio como dimensão determinante da produção do 
indivíduo. Embora haja descontinuidades, a reflexão do meio remon-
ta às primeiras tentativas e em especial à época da Grande Cordée 
(anos 1950 e cujo presidente era Wallon), onde se tratava de construir 
com jovens delinquentes um espaço de vida que lhes desse a ocasião 
de agir diferentemente. A última grande referência importante aqui 



8

Marlon Miguel 

O materialismo deligniano – Introdução ao Encontro

Cadernos Deligny

volume I / número 1

é a obra do educador soviético Makarenko que no início da União So-
viética trabalhara em uma Colônia na Ucrânia, desenvolvendo uma 
coletividade infantil com órfãos, onde aprendizado sensorial, estético 
e de organização coletiva caminhavam juntos.

Não se trata nunca, porém, em Deligny de uma simples transposição 
mágica de meio; não se trata de arrancar os delinquentes de seu meio 
e isolá-los. Trata-se antes de criar um espaço que lhes permita, por 
um lado, respirar e ver outra coisa que as dificuldades às quais se ha-
bituaram, mas, por outro lado, de refletir sobre seu meio. Trata-se de 
desenvolver um novo olhar crítico sobre a cristalização e a normaliza-
ção de injustiças sociais e capaz assim de pôr em cheque o postulado 
de naturalização do caráter. Trata-se de materialismo face ao mora-
lismo. Trata-se não de docilização, mas de revolta. O Deligny do COT 
de Lille e da Grande Cordée ainda pensa em termos mais diretamen-
te “militantes”, no interior das principais instituições do Estado. Les 
vagabonds efficaces é nesse sentido um excelente exemplo e de uma 
grande atualidade para uma reflexão no Brasil atual sobre pobreza, 
delinquência, reinserção, prisão e justiça. Mas a posição de Deligny já 
é, quanto à Instituição, bastante ambígua. Não se trata, a meu ver, de 

“reforma institucional” nem da criação de instituições porvir, mas an-
tes de uma desestruturação interna do funcionamento institucional. O que 
Deligny faz no COT de Lille, em 1945, é uma verdadeira sabotagem – e 
o mesmo em La Borde em 1965-1967, buscando formas dos pacientes 
saírem/fugirem da clínica. A Instituição já aparece como um proble-
ma e mais tarde será o lugar mesmo de cristalização ideológica, de 
concentração de uma imagem icônica do homem-que-nós-somos. Se 
há até 1967 “batalha institucional” mais direta, seu sentido deve ser 
no entanto problematizado.

As tentativas de Deligny são, por isso, essencialmente políticas. Resta 
compreender o sentido de sua política. E não me parece uma tarefa 
fácil. Se Deligny afirma com o tempo ser um comunista, ele o é sem 
dúvida de forma tanto dissidente, quanto anárquica ou marginal. No 
período das Cevenas, ele acentua a ideia de que sua política é muito 
mais ligada à criação de um ritmo, de um meio, de um espaço-tempo 



9

Marlon Miguel 

O materialismo deligniano – Introdução ao Encontro

Cadernos Deligny

volume I / número 1

outro. Não a revolução abrupta, mas os micro-movimentos, a quase 
imobilidade. Por isso são os Chicanos da Califórnia um exemplo tão 
importante para Deligny e sobretudo a anedota recorrente em seus 
textos de uma marcha que traduz a inteligência política, prática e es-
pacial do seu líder César Chavez. Tratava-se em seus atos de percorrer 
o mesmo caminho que as procissões tradicionais e religiosas como se 
o uso do caminho tradicional pudesse ser uma força canalizadora da 
reivindicação presente, como se não houvesse política possível sem 
uma atenção aos trajetos, marcas e estratos do território, lá onde vo-
luntarismo político e ruptura abrupta parecem ser mais danosos do 
que proveitosos. Para Deligny, em sua reflexão no fim dos anos 1970 e 
começo dos anos 1980, após as grandes crises do petróleo e um novo 
momento do capitalismo mundial, não se faz política sem um uso da 
geografia e das marcas históricas de um lugar.

Deligny é um marginal sem sê-lo. Em seu isolamento geográfico, man-
tém uma conexão importante ao mundo cultural. Ele invoca uma po-
sição à margem, mas isso não significa que se trate, no entanto, de um 
puro fora, ou ainda de uma posição anti ou contra. Nada parece incomo-
dar mais Deligny do que a atitude anti- tão presente nos eventos de 
maio de 1968. Mais uma vez a posição de Deligny não é fácil de definir.

Nos pós-68 e com a crise do comunismo soviético, a “democracia” se 
torna progressivamente uma palavra de ordem aparentemente incon-
tornável. E Deligny, uma vez mais, desloca sua posição, se afirman-
do cada vez mais comunista. Em correspondência inédita com Marcel 
Gauchet, de 1981-1983, Deligny recusa tanto o adjetivo “revolucioná-
rio”, quanto o “democrático” como mais obviamente o “burguês”. En-
fim, ele identifica a “liberdade” a uma palavra de ordem esvaziada 
made in USA.

Eis [...] a hipótese que você faz de um Vishnu ‘revolucionário-bur-

guês-democrático’ nas origens dessa tentativa. De burguês, nada, 

senão o irmão mais velho do meu pai que, sendo meu padrinho, e 

lamentavelmente se enriquecendo durante a guerra de 14-18, me 

deu o impulso, por repulsão, para me tornar, desde 1933, comunis-

ta. Se podemos acreditar em Rousseau, ‘ter uma religião é seguir 



10

Marlon Miguel 

O materialismo deligniano – Introdução ao Encontro

Cadernos Deligny

volume I / número 1

aquele onde se nasce’; eis então de onde eu venho, esse d’onde-aí 

desprovido de toda religião. [...] Quanto a ‘conduzir’ tentativas que 

deveriam ser democráticas em sua estrutura, seria necessário ainda 

que houvesse vozes. Ora, eu sempre vivi “em tentativa”, há cinquen-

ta anos, nunca de outro modo, e ao fim dessa sucessão de tentati-

vas, esta, que diz respeito a ‘crianças’ que não possuem o uso da 

linguagem – e não possuem portanto voz nessa matéria [a demo-

cracia]. Resta revolucionário; um verdadeiro peso no qual consiste 

essa palavra. Toda a energia de que dispõe um homem corre o risco 

de sumir no esforço para carregar o emblema. [19 de maio de 1983] 

[A liberdade] é uma fita de papel colorida decorando um abacaxi em 

conserva que se tornou, para os dissidentes soviéticos psiquiatriza-

dos, a imagem da liberdade – made in USA-Califórnia. [21 de novem-

bro de 1981]


	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	_GoBack
	page2
	page3
	page4
	page5
	page6
	page7
	page8
	page9
	page10
	page11
	page12
	page13
	page14
	page16
	page17
	page18
	_GoBack

